
 
1 

Medienpaket 5 

Gute Demokratie 

 

TRANSKRIPT 

 

POLLY: 

Liebe Kolleginnen und Kollegen, ich danke für euer Kommen. Ich hatte es 

einigen von Euch ja bereits schon im Zuge der Einladung zu diesem Aus-

tausch erzählt. Vor einigen Tagen hatte ich in einem meiner Politikstunden 

eine sehr lebendige und auch hitzige Diskussion unter einigen Schülerin-

nen und Schülern. Dabei ging es auch um die Frage, was eigentlich eine 

gute Demokarte ausmacht.  

 Und im Rahmen dessen holte dann ein Schüler sein Handy raus und zeigte 

eine Internetseite mit dem Titel „Die Wahrheit“. 

Diese Seite hier meine ich. Der Schüler kam dann auch auf den Podcast zu 

sprechen, für den hier groß Werbung gemacht wird. Ein Podcast über Carl 

Schmitt. Und dann bezog sich der Jugendliche direkt auf Schmitt bzw. auf 

eines seiner bekanntesten Zitate, nämlich die, dass zu viel Vielfalt die De-

mokratie zerstören würde und dass Homogenität eine zentrale Vorausset-

zung für eine gute Demokratie ist.  

Ich fand das in dem Moment alles sehr überfordernd. Ich fand es unange-

nehm, dass ich diesem Rückgriff auf einen politischen Denker nichts ent-

gegensetzen konnte. Denn ich wusste ja, dass Carl Schmitt ein äußerts 

problematischer politischer Denker ist, weil er ja, ich glaube man kann es 

sagen, ein faschistisches Konzept des Politischen vertrat. 



 
2 

 

Das Zitat bei Schmitt, auf das sich der Jugendliche bezog, lautet im Original: 

„Jede wirkliche Demokratie beruht darauf, daß nicht nur Gleiches gleich, 

sondern, mit unvermeidlicher Konsequenz, das Nichtgleiche nicht gleich 

behandelt wird. Zur Demokratie gehört also notwendig erstens Homoge-

nität und zweitens – nötigenfalls – die Ausscheidung oder Vernichtung des 

Heterogenen. (…) Die politische Kraft einer Demokratie zeigt sich darin, 

daß sie das Fremde und Ungleiche, die Homogenität Bedrohende zu besei-

tigen oder fernzuhalten weiß.“ 

Dazu passend auch sein Begriff vom Volk. Denn unter der Kategorie Volk 

fasste er nicht nur eine Gruppe von Menschen, die in einem bestimmten 

Territorium leben und die gleiche Sprache sprechen zusammen, sondern 

es ist ihm ein höheres und abstrakteres Konzept, das sich über eine ge-

meinsame politische Identität und in seiner Existenz auch entscheidend 

durch das Vorhandensein von Feinden definiert. Die Identität des Volkes ist 

durch die Abgrenzung gegenüber anderen Gruppen bestimmt. Das ist 

wahrlich nicht unproblematisch. 

Erst am Morgen nach diesem Schüler:innengespräch fiel mir dann ein, dass 

ich gegen Carl Schmitt z. B. mit Ernst Fraenkel hätte argumentieren kön-

nen.  

Denn Fraenkel, den ich auch deshalb kenne, weil er zu jenen deutschen Po-

litikwissenschaftlern gehörte, die sich schon früh für politische Bildung 

stark gemacht haben, hat ja folgendes geschrieben. Zitat: 

„Die Vorstellung eines homogenen Volkes ist eine Fiktion – Demokratie be-

deutet Pluralismus – Gemeinwohl allenfalls das Resultat frei und offen aus-

getragener Konflikte, Diskussionen und Auseinandersetzungen.“1  

 

1 Fraenkel, Ernst, 1991: Der Pluralismus als Strukturelement der freiheitlich-rechtsstaatlichen Demokratie, in: 
Fraenkel, Deutschland und die westlichen Demokratien, Frankfurt am Main, S. 297-325. 



 
3 

 Die Frage nach der Demokratie scheint mir eine der zentralsten mit Blick 

auf politische Bildung zu sein. Doch was können wir unter Demokratie ver-

stehen?  

Manche werden hier sicher sofort auf bestimmte Werte verweisen. Andere 

auf politische Institutionen und Verfahrensregeln. Aber genauso gibt es 

auch Stimmen, die dabei auch auf zwischenmenschliche Umgangsformen 

verweisen.  

Und so scheint, als gäbe es Demokratie sowohl im Großen wie im Kleinen!? 

Ich habe euch nun eingeladen, um mit euch die Frage zu diskutieren, die 

ich hier hinter mir auch nochmal an die Pinnwand geschrieben habe. Und 

zwar:  

„Was können wir eigentlich unter einer guten Demokratie verstehen?“  

Macht euch dazu doch bitte einmal kurz ein paar Gedanken und notiert 

diese.  

Ich freue mich, dass ihr alle gekommen seid und erhoffe mir nun ein paar 

Anregungen und vielleicht auch etwas mehr Klarheit in Bezug auf die Frage 

nach einer guten Demokratie – so dass ich genau diese auch in meine Pra-

xis der politischer Bildungsarbeit einfließen lassen kann. Zum Beispiel 

dann, wenn mir so etwas wie mit Carl Schmitt noch einmal passiert. 

Mag denn irgendwer von Euch mal den Anfang machen? 

 

 



 
4 

BARTOSZ (Bezug auf Benjamin Barber):2  

Ich kanns ja mal als Erster versuchen. Also zunächst einmal finde ich das 

auch eine sehr wichtige Frage, die du da gestellt hast. Und du hattest auch 

schon eine zentrale Unterscheidung eingeführt, auf die ich mich gerne be-

ziehen würde. Du hast davon gesprochen, dass Demokratie im Großen und 

auch im Kleinen stattfinden kann. Der Politikwissenschaftler Benjamin Bar-

ber trifft da eine ganz ähnliche Unterscheidung. Er sagt, dass eine gute De-

mokratie eben nicht nur eine Herrschaftsform auf der Ebene des Staates 

ist, sondern dass sie insgesamt ein Organisationsprinzip der ganzen Ge-

sellschaft sowie eine Lebensform für den Einzelnen darstellt. Eine Demo-

kratie ist dann gut, wenn die Bürgerinnen und Bürger nicht nur alle vier 

Jahre wählen gehen, sondern wenn sie auf verschiedensten Ebenen – von 

lokalen Vereinen bis zur internationalen Politik – und in verschiedensten 

Bereichen, also z. B. Verwaltung, Rechtsprechung und Gesetzgebung aktiv 

an der Politik teilhaben können. 

 

MARK (Bezug auf Joseph A. Schumpeter):3  

Hm, ich frage mich aber, ob das überhaupt so notwendig ist und funktio-

nieren kann. Die meisten Bürger sind doch gar nicht in der Lage und vor 

allem gar nicht willens, die Komplexität der Welt zu verstehen. Wenn die 

dann nun überall mitreden müssten, würde das am Ende wohl auf Ent-

scheidungen hinauslaufen, die viel Schaden anrichten können. Und so-

wieso, was will man als Einzelner groß bewegen können in der Weltpolitik? 

 

2 Den Grundlagentext zu Benjamin Barber hat Florian Weber-Stein für dieses Projekt verfasst. Er ist den Materi-
alien als Autorentext beigefügt. Die hier formulierte Antwort stützt sich darauf.  

3 Den Grundlagentext zu Joseph A. Schumpeter hat Gary S. Schaal für dieses Projekt verfasst. Er ist dem Anhang 
beigefügt.  



 
5 

Nicht viel und das wissen auch die meisten. Deshalb fehlt ihnen auch ein-

fach der Antrieb zur Beteiligung. Und daher denke ich, dass es vor allem 

auf die in Konkurrenz zueinanderstehenden und sich in Wahlen durchset-

zen müssenden politischen Eliten ankommt. 

Und eine wichtige Sache hast du gar nicht erwähnt – die Wirtschaft! Das ist 

doch das Wichtigste: Wir brauchen eine gut funktionierende Wirtschaft, 

und die Demokratie muss den wirtschaftlichen Erfolg fördern, anstatt be-

hindern. Joseph Schumpeter hat das schön zusammengefasst: Eine gute 

Demokratie unterstützt die Wirtschaft, und das tut sie am besten, wenn die 

Bürger und Bürgerinnen Entscheidungen nicht durch ständiges Mitreden 

unnötig kompliziert machen. So wie das noch im 18. und 19. Jahrhundert 

der Fall war. Alle paar Jahre wählen gehen reicht vollkommen aus, den Rest 

können die dann gewählten Eliten und Experten viel besser und effizienter 

erledigen. 

Die zweifellos notwendige Dynamik einer Demokratie wird durch Wettbe-

werb und Innovation ermöglicht und gestärkt.  

   

BARTOSZ (Bezug auf Benjamin Barber):  

Aber das hat doch nichts mehr mit Demokratie zu tun. Es geht nicht nur um 

die Wirtschaft, und darum, dass sich die große Mehrheit der Macht der po-

litischen Elite unterwirft, damit die Wirtschaft besser funktioniert. Und 

überhaupt: Den Erfolg und die Gütequalität von Demokratie und demokra-

tischer Politik lediglich auf Eliten zu beschränken, weil der einfache Mensch 

dazu angeblich nicht in der Lage sei, kann doch auch nicht angehen.  

Nein, so ein „dünnes“ Demokratieverständnis, in dem es bloß um die Wahl 

der Herrscher geht, kann ich nicht unterstützen, da bleibe ich bei meiner 

„starken Demokratie“ als einer Lebensform. Es geht in diesem Sinne um 



 
6 

Beratung, um inhaltlichen Austausch, um Diskussionen, um Streit, aber 

auch um die Kompromissfindung danach. Das ist vielleicht anstrengend, 

gehört aber alles zu einer guten Demokratie dazu, in der alle Bürgerinnen 

und Bürger überall aktiv sind, sich gleichberechtigt austauschen und das 

Zusammenleben gemeinsam organisieren. 

 

MARK (Bezug auf Joseph A. Schumpeter):  

Aber die Gesellschaft ist doch heute in ihren politischen Präferenzen gar 

nicht mehr weithin homogen, sondern total diversifiziert. Auf dieser heuti-

gen Grundlage ist doch keine gesellschaftliche Selbstregulierung mehr 

möglich?! 

Demokratie als Herrschaftsform kann doch nicht sinnvoll als eine starke 

Beteiligungsdemokratie gedacht werden. Demokratie ist doch letztlich nur 

eine Methode, Regierungen zu wählen und abzuwählen. So ist erstens ge-

währleistet, dass der Machtwechsel friedlich stattfinden kann, und zwei-

tens, dass die politischen Eliten in Konkurrenz um die Macht versuchen, die 

beste Politik zu machen. Es ist genau wie in der Sache: Konkurrenz belebt 

das Geschäft und zwingt die Eliten dazu, noch bessere politische Angebote 

zu machen. 

 

SARA (Bezug auf John Rawls):4  

Dabei wird aber etwas ganz Bedeutsames vergessen, nämlich die Ungleich-

heiten und Unterschiede, die zwischen den Bürgerinnen und Bürgern be-

stehen. Durch so ein elitäres System werden diese ja nur verschärft. Eine 

 

4 Den Grundlagentext zu John Rawls hat Claudia Ritzi für dieses Projekt verfasst. Er ist dem Anhang beigefügt. 



 
7 

gute Demokratie achtet sehr wohl die Freiheiten ihrer Bürgerschaft, hat 

aber gleichzeitig auch die Chancengleichheit und das Wohl der Schwächs-

ten im Blick. Fairness ist wichtig in einer Demokratie, das hat John Rawls 

sehr gut erkannt. Wir dürfen nicht nur theoretisch die gleichen Rechte auf 

dem Papier haben, wir brauchen auch praktisch die gleichen Chancen. Und 

dazu bedarf es eines Staates, der eine Balance zwischen Gleichheit, Freiheit 

und individueller Leistungsgerechtigkeit findet. 

 

MARK (Bezug auf Joseph A. Schumpeter):  

Und wie findet man heraus, was eine faire Balance wäre? Da gibt es doch 

heutzutage vermutlich ganz viele unterschiedliche Vorstellungen. Es ist 

doch anzunehmen, dass wir uns niemals auf eine bestimmte Politik einigen 

werden. 

 

SARA (Bezug auf John Rawls):  

Ja klar, stimmt schon! Aber machen wir doch mal ein Gedankenexperiment, 

begeben wir uns hinter den Schleier des Nichtwissens: Stellen wir uns vor, 

wir wüssten nicht, in welcher Position wir uns innerhalb welcher Gesell-

schaft in der Realität wiederfinden werden. Ob wir also arm oder reich, 

männlich, weiblich oder divers, mit oder ohne Migrationshintergrund, jung 

oder alt sein werden. Und dann diskutieren wir als freie und vernünftige 

Menschen gewissermaßen neutral aus, welche Gerechtigkeitsgrundsätze 

in unserer Gesellschaft gelten sollen. Dabei kommen wir dann ziemlich si-

cher auf zwei wesentliche Aspekte, die ein gerechtes Zusammenleben er-

möglichen können: So sollten die gleichen Grundfreiheiten für alle gelten. 

Und die bestehenden Ungleichheiten, zum Beispiel was Macht oder Geld 

angeht, müssten gut begründet sein – jeder und jede muss die gleiche 



 
8 

Möglichkeit und Chance haben, bestimmte Ämter oder Positionen einzu-

nehmen. Das ist die Aufgabe für eine Demokratie – die Herstellung von 

Chancengleichheit und einer fairen Gesellschaftsordnung! Es geht doch 

immer auch entscheidend darum, die am schlechtesten Gestellten besser 

zu stellen. 

 

CLARA (Bezug auf Chantal Mouffe):5  

Okay, ich finde die Position von Rawls in der Frage nach der guten Demo-

kratie schon etwas besser als die Position Schumpeters. Aber auch Rawls 

ist mir noch etwas zu unkritisch. Am Ende würde bei ihm doch nur ein ober-

flächlicher Konsens der Mitte herauskommen, der komplett ignoriert, dass 

bestimmte politische Positionen stärker wirken können als andere, dass sie 

also hegemonial sind. Und diese starke Orientierung am Konsens führt 

doch nur zu der Politikverdrossenheit, die wir aktuell in liberal-demokrati-

schen Gesellschaften sehen. Ich stimme zu, es gibt grundlegende Werte 

der Gleichheit und Freiheit, die es auch im Streit zu respektieren gilt, und 

ich stimme Schumpeter zu, die modernen Gesellschaften sind in vielfältige 

Positionen und Interessen ihrer Bürger*innen zersplittert. Aber anstatt das 

nur oberflächlich mit einem Konsens zu verdecken, müssen wir stattdessen 

Konflikt in den Mittelpunkt der Demokratie stellen. 

 

POLLY: 

 Du spielst auf Chantal Mouffes Modell des Politischen an, oder? 

 

5 Den Grundlagentext zu Chantal Mouffe hat Alina Kaap für dieses Projekt verfasst. Er ist dem Anhang beige-
fügt. 



 
9 

 

CLARA (Bezug auf Chantal Mouffe):  

Ganz richtig. Mouffe betont, dass eben nicht in jedem Konflikt am Ende ein 

rationaler Konsens stehen kann oder auch muss. Stattdessen sollten wir 

ganz unterschiedliche politische Ideen und Projekte offen gegeneinander 

kämpfen lassen, wieder richtigen Streit und handfeste Auseinandersetzun-

gen um die Deutungshoheit wagen. Alles im Rahmen demokratischer In-

stitutionen, die diesen echten politischen Kampf ermöglichen – das nennt 

Mouffe „Agonismus“, also Wettkampf. Und am Ende gibt es eben klare Ge-

winner und Verlierer, alte Hegemonien werden zerschlagen und neue ent-

stehen. Aber auch das soll nicht in Stein gemeißelt sein, die unterlegene 

Seite kann auch Entscheidungen immer wieder anfechten. Ich denke, eine 

gute Demokratie lebt vom Konflikt. 

 

POLLY: 

Aber wie steht Mouffe zu der Frage vom Anfang: Welche Rolle haben die 

Bürger und Bürgerinnen in diesem Modell? 

 

CLARA (Bezug auf Chantal Mouffe):  

Es ist wichtig, dass sich wirklich alle Menschen repräsentiert fühlen können. 

Und Mouffe ist da gar nicht so weit weg von Benjamin Barber, auch ihr ist 

es wichtig, dass die Bürgerinnen und Bürger aktiv und vielfältig an der De-

mokratie partizipieren können und eine echte Wahl zwischen Alternativen 

haben. Das nennt sie „das Politische“, das eben mehr ist als handelsübliche 

„Politik“ in vorgebenden institutionellen Bahnen und daher auch überall 



 
10 

vorkommen kann, nicht nur in klassischen politischen Institutionen wie 

Parlamenten, Regierungen oder bei Wahlen. 

 

BEN (Bezug auf Charles Taylor):6  

Wir haben jetzt viel über Modelle guter Demokratien gesprochen – aber 

was bedeutet eigentlich „gut“ in diesem Zusammenhang? Es geht hier 

ganz klar um die aristotelische Frage nach dem „guten Leben“. Ich gebe 

Mouffe und Rawls recht: eine Demokratie muss mehr als bloße Mindest-

standards erfüllen. Aber was genau dieses Mehr ist, was eine Demokratie 

gut werden lässt, das können wir eben nicht ein für alle Mal klären. Es gibt 

einfach verschiedene Ansichten in dieser Frage, und die ändern sich auch 

über die Zeit. Die Aufgabe ist es daher, diese Frage immer wieder neu zu 

stellen und öffentlich sowie gemeinsam zu artikulieren, was uns wirklich 

wichtig ist, wie wir leben wollen. Wenn wir das demokratisch zum Ausdruck 

bringen, steigt auch unsere Hingabe und Bindung an die Antworten, derer 

wir uns viel zu oft gar nicht bewusst sind. So ungefähr wäre Charles Taylors 

Position, der das „starke Wertungen“ nennt. 

 

POLLY: 

 Nun, ich würde sagen, dass die öffentliche Artikulation ja auch Freiheit vo-

raussetzt, dass man seine Position äußern darf, ohne Angst. Oder etwa 

nicht? 

 

 

6 Den Grundlagentext zu Charles Taylor hat Ulf Bohmann für dieses Projekt verfasst. Er ist dem Anhang beige-
fügt. 



 
11 

BEN (Bezug auf Charles Taylor):  

Nun, wir müssen zunächst zwischen negativer und positiver Freiheit unter-

scheiden: Eine solche Demokratie darf nicht nur auf negativen Freiheiten 

basieren, wie der Möglichkeit, die eigene Meinung ohne Angst vor Sankti-

onen äußern zu können, oder allgemeiner dem Schutz der Individuen vor 

Beeinträchtigungen durch andere oder durch den Staat. Eine Demokratie 

braucht darüber hinaus auch positive Freiheiten. Zum Beispiel die Freiheit 

zur Partizipation, die eben nur gegeben ist, wenn man überhaupt sozioöko-

nomisch die Möglichkeit hat, an der öffentlichen Sache teilzuhaben. Posi-

tive Freiheit drückt sich aber auch durch kulturelle Anerkennung aus, was 

bedeutet, einen möglichst integrativen Multikulturalismus zu leben anstatt 

Gruppen auszugrenzen – das ist eine der wichtigsten Aufgaben für eine 

gute Demokratie. Nur so kann ein gemeinsames Narrativ entstehen: Eine 

politische Identität, die Aussagen über unsere gemeinsamen Ziele trifft, an 

denen wir uns orientieren können, und die uns zur demokratischen Selbst-

regierung motiviert. 

 

ERIK (Bezug auf Richard Rorty):7  

Darin steckt ja auch eine Zukunftsperspektive. Vielleicht sollte man hier so-

gar noch einen Schritt weitergehen und darüber nachdenken, was denn ein 

richtig attraktiver Idealzustand sein könnte. Richard Rorty war überzeugt, 

dass vor allem das Lesen von literarischen Werken uns hilft, hier die nötige 

Fantasie zu entwickeln, um daraus Schlüsse für unser Zusammenleben zu 

ziehen. Und für ihn heißt das, sich eine klassenlose Gesellschaft vorzustel-

len, in der sich die Menschen einander kein Leid zufügen und gemeinsam 

 

7 Den Grundlagentext zu Richard Rorty hat Veith Selk für dieses Projekt verfasst. Er ist dem Anhang beigefügt. 



 
12 

im Wohlstand leben. Das wäre auch eine Gesellschaft, in der wir uns inte-

ressante und einfallsreiche Geschichten über uns selbst erzählen. In ihr 

würden die Menschen ein spannendes und gelingendes Leben führen kön-

nen. Rorty meint, wir sollten die Demokratie als eine Erfindung betrachten, 

mit der wir diesem utopischen Ideal näherkommen können, die uns also 

hilft, solidarischer zueinander zu sein, aber zugleich auch als jeweiliger 

Mensch einzigartig zu werden. 

  

BEN (Bezug auf Charles Taylor):  

Anscheinend haben wir einen Sinn dafür, wie ein gutes Leben aussehen 

könnte, aber so richtig beweisen, was denn nun „gut“ ist, kann man nicht 

ein für alle Mal und für alle Menschen gleichermaßen. Taylor war über-

zeugt, dass wir das immer wieder neu für uns interpretieren müssen, um 

uns über uns selbst klar zu werden. Aber sag doch mal, Erik, wie sieht Rorty 

dies denn? Weißt du das?  

 

ERIK (Bezug auf Richard Rorty):  

Einerseits ganz ähnlich, er stimmt sicherlich mit Taylor überein, dass wir 

hier stets neu nachdenken müssen. Andererseits ist er nochmal deutlich 

zuversichtlicher, was unsere alltagsweltliche Intuition anbelangt, und fin-

det auch, dass nicht jede Unklarheit beseitigt werden sollte: Unproblema-

tische Uneindeutigkeiten verursachen kein Leid, problematische tun das. 

Ambiguität ist doch auch eine wichtige Quelle der Kreativität und Innova-

tion. Indem wir uns auf die Vielfalt der Bedeutungen und Interpretationen 

von Begriffen und Aussagen einlassen, können wir neue Ideen und Per-

spektiven entwickeln und unsere Denkweisen erweitern. Wir brauchen die 



 
13 

Demokratie, um solche Ambiguitäten zu entdecken, die Leid verursachen, 

aber auch, um ausmachen zu können, welche Ambiguitäten wir für schäd-

lich halten, die in Wirklichkeit aber harmlos sind.  

Ein Beispiel: Ist Person X ein Mann? In bestimmten Kontexten kann es Leid 

verursachen, wenn darüber keine Eindeutigkeit besteht. In anderen Kon-

texten kann es egal sein, oder sogar Freude bereiten, die Antwort offen zu 

lassen. Mehrdeutigkeit im Sprachgebrauch kann auch dazu führen, dass 

wir vielfältiger miteinander sprechen. Und die Mehrdeutigkeit im politi-

schen Sprechen lässt sich unter freiheitlichen Bedingungen nicht beseiti-

gen – alles andere ist undemokratischer Autoritarismus.  

 

POLLY: 

 Aber wie ist dann unsere „reale“ Demokratie einzuschätzen, wie wir sie 

heute kennen – ist sie gut oder schlecht? Macht euch doch bitte auch dazu 

noch ein paar Gedanken! 

 

ERIK (Bezug auf Richard Rorty):  

Also für Rorty hat die Demokratie definitiv das Leid verringert, das Leben 

interessanter gemacht und das Schicksal normaler Menschen verbessert. 

Aber wir sollten uns mit dem Stand des Erreichten nicht begnügen. Mehr 

noch: Gegenwärtig ist die demokratische Politik weltweit offenbar auf dem 

Rückzug, und selbst in den etablierten „westlichen“ Demokratien brechen 

schlechtere Zeiten an. Deshalb benötigen wir die ansprechende Vorstel-

lung einer großartigen Zukunft, die uns zum Handeln motivieren kann. 



 
14 

Ganz einfach gesagt: Ohne die Utopie einer klassenlosen Gesellschaft ori-

gineller Menschen mit genügend Geld in der Tasche verkümmert die de-

mokratische Politik. 

 

FELINE (Bezug auf Gayatri Spivak):8  

Das klingt ja alles schön und gut, ist mir aber viel zu optimistisch und ehr-

lich gesagt auch zu „eurozentrisch“, auf die vermeintlich so tolle „westli-

che“ Welt fokussiert. Die freie Gestaltung des individuellen Lebens in einer 

Demokratie ist sicherlich wünschenswert, aber am Ende ist das eine Frage, 

die sich nur für die Mächtigen und Privilegierten stellt – der „Rest“ wird 

übergangen oder mit dem Versprechen auf eine bessere Zukunft ruhigge-

stellt. Zudem tue ich mich grundsätzlich schwer damit, von etwas zu sagen, 

dass es „gut“ oder „schlecht“ ist, gerade bei einem so wichtigen Begriff wie 

„Demokratie“. 

 

POLLY: 

Warum ist das so problematisch? 

 

FELINE (Bezug auf Gayatri Spivak):  

Gayatri Spivak hat das mit ihrem Begriff der „Subalternen“ eingefangen, 

also der vor allem im kolonialistischen Zusammenhang untergeordneten, 

abgewerteten und ausgeschlossenen Personen: In der Bewertung von 

„gut“ und „schlecht“ setzen sich nämlich fast immer nur die Ansichten und 

 

8 Den Grundlagentext zu Gayatri Spivak hat Franziska Martinsen für dieses Projekt verfasst. Er ist dem Anhang 
beigefügt. 



 
15 

Ideen der dominanten Gruppe durch, lokal wie global. Die Ambivalenzen 

und Widersprüche gehen da unter und die Auswirkungen für bereits be-

nachteiligte oder marginalisierte Gruppen werden durch solche Definitio-

nen sogar verstärkt. Bestehende Machtasymmetrien und Ausschlüsse ver-

festigen sich oder neue werden produziert. Richtig schlimm wird es, wenn 

die Mehrheitsgesellschaft dann über „die Anderen“ von oben herab redet 

und so tut, als wären etwa „die Migranten“ eine homogene Gruppe. Meis-

tens haben diese scheinbaren Gruppen aber gar keine gleichen Ziele und 

Werte. Deswegen muss sich eine Demokratie nicht zuletzt daran messen 

lassen, wie sehr sich die „Subalternen“ Gehör verschaffen und vor allem für 

sich selbst sprechen können. Bloße Repräsentation reicht da wahrschein-

lich nicht aus, der Kolonialismus muss auch im Denken überwunden wer-

den. 

PAUL (Bezug auf Jürgen Habermas):9  

Also ich wäre da wiederum nicht ganz so skeptisch – ja, es muss in einer 

Demokratie vor allem darum gehen, wie prinzipiell alle Staatsbürger*innen 

mitreden können. Das kann man am besten über die richtigen Verfahren 

sicherstellen! Jürgen Habermas hat in diesem Zusammenhang von „delibe-

rativer Demokratie“ gesprochen. Unter Deliberation versteht er die ge-

meinsame Beratschlagung, Willensbildung und Entscheidung in einer 

möglichst lebendigen Öffentlichkeit.  

POLLY:  

Und was meint er damit genau? 

PAUL (Bezug auf Habermas):  

 

9 Den Grundlagentext zu Jürgen Habermas hat Aaron Jeuther für dieses Projekt verfasst. Er ist dem Anhang bei-
gefügt. 



 
16 

Habermas sagt, dass wir die richtigen Kriterien brauchen, mit denen wir be-

stehende politische Verfahren und Institutionen kritisch prüfen und um-

bauen können. Natürlich kann in einem großen Land wie Deutschland nicht 

jede einzelne Person bei jeder Entscheidung immer mitreden, dann würde 

so gut wie gar nichts mehr entschieden werden können. Es geht hier um die 

angemessene Mischung aus Repräsentation und Beteiligung. Zentrale 

Grundsätze sind dabei für Habermas, dass zum einen alle von einem Gesetz 

Betroffenen sich auch als dessen Autorinnen verstehen können müssen. 

Zum anderen muss sich in einem möglichst herrschaftsfreien Diskurs der 

„zwanglose Zwang“ des besseren Arguments durchsetzen können. Gegen-

über den Inhalten, wenn man so will den einzelnen Vorstellungen des „Gu-

ten“, wäre man dann in einer liberalen Demokratie neutral – solange sicher-

gestellt wird, dass der Weg zur Entscheidung den anspruchsvollen Kriterien 

herrschaftsfreier Diskurse genügt. Das macht dann eine gute Demokratie 

aus.  

 

JAN (Bezug auf Jacques Rancière):10  

Ich muss hier aber einmal einwenden, dass wir Demokratie umfangreicher 

denken sollten. Jacques Rancière hat da eine sehr spannende und ganz an-

dere Sichtweise, er sieht Demokratie eben nicht als institutionelles System, 

sondern als ein Moment gesellschaftlicher Veränderung, als Überwindung 

der bisher zugewiesenen Positionen und Aufteilungen. Der „Demos“, das 

Volk, das sind eben nicht nur Politiker oder Expertinnen, das sind für Ran-

cière alle, auch diejenigen vermeintlich ohne Kompetenzen zum Herrschen 

 

10 Den Grundlagentext zu Jacques Rancière hat Christian Leonhardt für dieses Projekt verfasst. Er ist dem An-
hang beigefügt. 



 
17 

und Regieren. Die Demokratie, die Herrschaft des demos, ist also die Herr-

schaft der Beliebigen, also derjenigen, die keine besonderen Kompetenzen 

zum Herrschen und Regieren besitzen.  

MARK (Bezug auf Joseph A. Schumpeter):  

Das ist doch so ziemlich das Gegenteil von Schumpeter?!? 

JAN (Bezug auf Jacques Rancière):  

Genau. Ein solches Verständnis von demokratischer Herrschaft ist ein 

Bruch zu unserer üblichen Herrschaft der Reichen, Privilegierten oder wie 

auch immer ihr das sehen wollt, und dieser Bruch ist dringend nötig. Da-

hinter steht ein besonders nachdrückliches Plädoyer für Gleichheit. Nach 

Rancière können wir aber nicht am Reißbrett entwerfen, was genau Gleich-

heit ist und dann einfach perfekt umsetzen – wir müssen immer wieder 

neue Deutungen davon entwickeln, was Gleichheit heißt und wie wir sie 

besser verwirklichen können, ohne sie jemals vollständig zu erreichen. Mit 

dieser Ungewissheit müssen wir dann immer auch leben. Wichtig dabei ist, 

dass wir gerade auch auf diejenigen Ausgeschlossenen hören, die politisch 

als nicht mal sprachfähig gelten. 

FELINE (Bezug auf Gayatri Spivak): 

Also eher wie Spivak? 

 

JAN (Bezug auf Jacques Rancière):  

In der Tat – es geht um den „Anteil der Anteilslosen“, den Dissens zur be-

stehenden Ordnung und die Unterbrechung der Herrschaftslogik. Dann 

kann neu darüber gestritten werden, was überhaupt verhandelt werden 



 
18 

kann, von wem und wie. Eine gute Demokratie ist dann also immer auch 

eine radikale Demokratie.  

JAKOB (Bezug auf Bruno Latour):11  

Ich habe noch einen neuen Punkt. Etwas ganz Wichtiges ist bisher vollkom-

men vergessen worden: Die Ökologie! Genauer: Die Rolle der Natur in der 

Gesellschaft. Auch das hat ganz viel mit Demokratie zu tun. Bruno Latour 

argumentiert nämlich, dass die Demokratien der Moderne auf einer ge-

danklichen Unterscheidung beruhen, an die man erstmal gar nicht denkt, 

die aber sehr folgenreich ist: der wesensmäßigen Unterscheidung zwi-

schen der menschlichen und nichtmenschlichen Welt, oder anders gesagt 

zwischen Kultur und Natur. Und das führt laut Latour zu allerlei Problemen, 

da sich dann Demokratie nur auf die menschlichen Dinge bezieht – wissen-

schaftlich-technische Eingriffe in die vermeintlich rein objektive Natur er-

scheinen dann als etwas Neutrales, was man nicht demokratisch zu kon-

trollieren braucht. Umgekehrt wirkt dann aber die naturwissenschaftliche 

Logik auf die Gesellschaft zurück – die Aussagen von Expert*innen werden 

zu unhinterfragten Fakten und beenden jede demokratische Diskussion.    

 

POLLY:  

Was würde denn dann eine gute Demokratie auszeichnen? 

 

 

 

 

11 Den Grundlagentext zu Bruno Latour hat Hagen Schölzel für dieses Projekt verfasst. Er ist dem Anhang beige-
fügt. 



 
19 

JAKOB (Bezug auf Bruno Latour):  

In einer guten Demokratie müssten sich Debatten wirklich um alle relevan-

ten Fragen drehen können, die für das Zusammenleben von Menschen und 

nichtmenschlichen Dingen eine Rolle spielen. Technokratien – in denen 

eine angeblich alternativlose Sachzwanglogik herrscht – sind somit unbe-

dingt zu vermeiden. Die entscheidende Herausforderung für Latour ist, wie 

Nichtmenschliches – wie etwa die Natur, das Klima oder der Eisberg in ei-

nem demokratischen Verfahren in die Gesellschaft integriert werden kann. 

Ihm schwebt eine neuartige Institution vor, die er das „Parlament der 

Dinge“ nennt, in dem dann Kontroversen tatsächlich problemzentriert aus-

getragen werden können. 

 

POLLY: 

 Liebe Kolleginnen und Kollegen, das waren jetzt aber wirklich sehr viele 

spannende Punkte – ich danke euch herzlich für die aufschlussreiche Dis-

kussion! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
20 

 

 

 

 

 

 

 

 


