
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

BRUNO LATOUR 
VERFASST VON HAGEN SCHÖLZEL 

INHALTSVERZEICHNIS 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? ............................................... 1 

2. Was sind zentrale Gründe für Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? Und ist Ungleichheit 
als ein gewichtiges Defizit der Demokratie zu werten? ......................................................................... 4 

3. Wie sollten wir mit Ambiguität (Pluralität, Mehrdeutigkeit, Widersprüchlichkeit) im Bereich des 
Politischen umgehen? ................................................................................................................................. 5 

4. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch 
unterscheiden? ............................................................................................................................................. 6 

5. Was prägt unsere Sicht auf die Welt bzw. was prägt unseren Urteilsstandort? ............................ 9 

6. In Referenz auf die Arbeiten und das Denken von Latour: Welche Impulse/Ratschläge lassen 
sich in Bezug auf politische Urteilsbildung oder ein „gutes politisches Urteil“ nennen/ableiten? 
(Was gilt es zu berücksichtigen? Was wäre nicht gut?...)..................................................................... 11 

Literatur ....................................................................................................................................................... 13 

 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? 

Wenn Bruno Latour über Demokratie schreibt, dann drehen sich diese Arbeiten 

um die Kernfrage, „wie man die Wissenschaften in die Demokratie einbringen 

kann“ - so lautete der Untertitel seines Buchs Das Parlament der Dinge im 

französischen Original. Die westliche Moderne hat seines Erachtens eine 

gedankliche Zweiteilung der Welt vorgenommen, indem sie einen Bereich der 

menschlichen Gesellschaft (oder der Kultur) und einen zweiten Bereich 

nichtmenschlichen Dinge (oder der Natur) in einem tiefgreifenden ontologischen 

(wesenhaften) Sinn unterscheidet. Nur im ersten Bereich seien die Prinzipien der 

Demokratie bisher etabliert worden, dort werde (demokratische) Politik 

betrieben, wohingegen im zweiten Bereich die (Natur-)Wissenschaft herrsche, 



 
2 

die aber zugleich auch eine wichtige Rolle für das politische Leben spielt. Das 

Zusammenspiel von Wissenschaft und Politik führe seines Erachtens zu mehreren 

Defiziten moderner Demokratie. Und die Unzulänglichkeiten der gedanklichen 

Unterscheidung von Natur und Gesellschaft zu überwinden, würde Perspektiven 

für eine erneuerte, nicht-mehr-moderne Demokratie eröffnen. Latours 

Bemühungen um eine solche Erneuerung konzentrieren sich vor allem auf die 

begriffliche Arbeit, die einen Zugang zu einem neuen oder besseren Verständnis 

sowohl von Wissenschaft als auch von demokratischer Politik führen sollen. 

Die grundlegende (ontologische) Zweiteilung zwischen der Welt in einen 

menschlichen Bereich (der Kultur, der Werte, der (Inter-)Subjektivität usw.) und 

einen nichtmenschlichen Bereich (der Natur, der Tatsachen, der Objektivität 

usw.) betrachtet Latour als problematisch für demokratische Politik in 

mindestens dreierlei Hinsichten: Erstens produziere sie systematische 

Beschränkungen der politischen Debatten, die nach Latours Beobachtung auf ein 

bestimmtes Set an und einen bestimmten Zuschnitt von Problemlagen 

konzentriert sind, die sich um rein zwischenmenschliche Fragen drehen und 

andere Themen und Aspekte tendenziell ausblenden. Zweitens ermögliche diese 

Zweiteilung das demokratisch weitgehend unkontrollierte Herstellen und 

Verbreiten zahlreicher technischer und wissenschaftlicher Erzeugnisse, weil die 

Arbeit daran dem Bereich den Natur- und Technikwissenschaften zugeordnet 

wird, die politisch nicht bzw. nicht adäquat diskutiert werden kann. Die 

gedankliche, strikte Zweiteilung der Welt in Natur und Kultur ermöglicht in der 

Praxis gerade eine unkontrollierte Vermischung und Verbreitung sogenannter 

Hybride aus beiden Welten (z.B. Embryonen im Reagenzglas, gentechnische 

Erzeugnisse oder Umweltprobleme wie das Ozonloch und die Erderwärmung). 

Und drittens ermögliche es eine der Naturwissenschaft entlehnte Logik der 

Objektivität und der nicht hinterfragbaren Fakten, in den Bereich der Gesellschaft 

zu intervenieren und dort demokratische Diskussionen zu beenden. Das heißt, 

die Form der objektiven Wissenschaft hat sich nicht nur in den 



 
3 

Naturwissenschaften, sonder auch in gesellschafts- bzw. sozialwissenschaftlichen 

Themenfeldern etabliert, so dass die Logik der expertokratischen oder 

technokratischen Regierung selbst im Bereich der zwischenmenschlichen Fragen 

wirksam werden kann. 

Um diesen Problemen zu begegnen und um eine Erneuerung und Erweiterung 

der Demokratie zu ermöglichen, sollen sich demokratische Kontroversen um alle 

relevanten Fragen drehen, die für das Zusammenleben von Menschen und 

nichtmenschlichen Dingen eine Rolle spielen. Eine wesentliche Frage ist dabei, 

wie die nichtmenschlichen Dinge in einem demokratischen Verfahren in die 

Gesellschaft integriert werden können - für Latour heißt das vor allem, wie man 

wissenschaftliche Erkenntnisse demokratisch in die Gesellschaft einbringen 

kann. Betrachtet man etwa die Umweltzerstörung, das Artensterben und die 

Erderwärmung, die Latour bevorzugt interessieren, dann wird deutlich, dass 

solche Problemlagen häufig über die Reichweite bisher etablierter 

demokratischer Institutionen hinausreichen oder die bisher etablierten 

Institutionen, zum Beispiel einer weltweiten climate governance, 

Demokratiedefizite aufweisen. Es sind deshalb nicht nur ein verändertes Denken 

und neue Ideen nötig, sondern auch neue Foren jenseits der bisher vor allem in 

Nationalstaaten etablierten demokratischen Institutionen, in denen solche 

Problemlagen öffentlich bearbeitet werden können. Mit dem Buch Das Parlament 

der Dinge und weiteren Schriften stößt Latour die Suche nach veränderten 

Begriffen und neuen Foren für eine erweiterte Demokratie an. Eine gute 

Demokratie wäre mithin eine in mehrfacher Hinsicht erweiterte Demokratie, die 

den Problemlagen angemessene Institutionen schaffen würde, in denen 

öffentliche Kontroversen unter Einbezug aller relevanten Akteure möglich 

würden. Sie müsste einerseits die experimentelle Suche nach einem Umgang mit 

anliegenden Problemen ermöglichen und andererseits die Öffentlichkeit im 

Sinne eines adhoc versammelten Publikums als Entscheidungsinstanz 

inszenieren und respektieren. Der moderne Nationalstaat würde damit an den 



 
4 

Rand des politischen Geschehens rücken, da die zentralen Arenen 

demokratischer Kontroversen themen- bzw. problemzentriert arbeiten sollen. 

 

2. WAS SIND ZENTRALE GRÜNDE FÜR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN) 

DEMOKRATIEN? UND IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES DEFIZIT 

DER DEMOKRATIE ZU WERTEN? 

Die Problematik einer materiellen Ungleichheit, die hier angesprochen wird, 

spielt in Latours Arbeiten keine herausgehobene Rolle. Entsprechend wird auch 

die Frage möglicher Ursachen oder Gründe sowie die politische Relevanz nicht 

explizit thematisiert. In einem sehr allgemeinen Sinne beschreibt Latour 

Unterschiede zwischen Akteuren als Effekte der Verknüpfung von 

Handlungsketten kürzerer oder längerer Reichweite, die ggf. materialisiert oder 

verdinglicht werden, um sie auf Dauer zu stellen. Latours Perspektive impliziert, 

dass für das Ausdehnen von Handlungsketten und für ihre Stabilisierung die 

Erzeugnisse der Wissenschaft und der Ingenieurtechnik wesentliche Rollen 

spielen und Ungleichheit ein damit verbundener Effekt ist. Daneben spielt auch 

die von ihm kritisierte Matrix des modernen Denkens eine wichtige Rolle, weil sie 

politische Kontoversen beschneidet und ganze Fragenkomplexe als nicht 

politisch diskutierbare Themen der (Natur-)Wissenschaft einordnet. Da gilt auch 

für Fragen der Ökonomie, die im Sinne einer Art „zweiten Natur“ angeblich 

ebenfalls nicht diskutierbaren ökonomischen (Quasi-Natur-)Gesetzen unterliege. 

Man kann mit Latour sagen, dass weniger die (ökonomische) Ungleichheit ein 

Defizit der Demokratie ist, sondern die zugrundeliegende Matrix des modernen 

Denkens, die verschiedenste Ungleichheiten ermöglicht und diese Fragen 

zugleich aus dem Bereich politischer Kontroversen ausschließt.  

 



 
5 

3. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (PLURALITÄT, MEHRDEUTIGKEIT, 

WIDERSPRÜCHLICHKEIT) IM BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHEN?  

Latours konstruktivistisches Weltverständnis ist nicht auf symbolische 

Interaktionen oder Diskurse (also Kultur) beschränkt ist, sondern schließt die 

materielle Wirklichkeit mit ein, die bis in ihre elementaren Bausteine hinein 

veränderlich ist und auf verschiedene Weise zusammengesetzt bzw. 

hervorgebracht werden kann. Die Frage nach dem Umgang mit Pluralität, 

Mehrdeutigkeit und Widersprüchlichkeit ist deshalb keine Frage nach (multi-

)kulturellen Identitäten, sondern in Latours Perspektive verbunden mit 

(möglicherweise tiefgreifend) unterschiedlichen Weltentwürfen. Weil es darum 

geht, wie und mit welchen Effekten etwas hervorgebracht und ggf. 

institutionalisiert wird, bestehen verschiedene Möglichkeiten, unterschiedliche 

Welten zusammenzuführen oder getrennt zu halten. Politik oder das Politische 

bildet dabei eine dieser Möglichkeiten, die sich je nach konkreter Problemlage 

und Zielrichtig auf verschiedene Weise konkret artikulieren kann. In Latours 

Existenzweisen erscheint sie ein Modus des Wahrsprechens und wie andere 

Existenzweisen auch soll Politik heterogene Entitäten zu einem kommensurablen 

Kollektiv zusammen zu führen. Er beschränkt sein Verständnis des Politischen 

nicht auf bestimmte politische Institutionen und deren Handeln, sondern findet 

diese Existenzweise überall dort, wo politische Artikulationen erzeugt werden. Es 

geht um unterschiedlichste Varianten „Wir“ zu sagen, wobei man an kleine 

Gruppen (Wir sind Freunde) genauso denken kann, wie an 

Mobilisierungskampagnen im Wahlkampf (Yes We Can) oder im Protest (Wir sind 

das Volk), an Nationalstaaten (Unser Vaterland) oder Wirtschaftsunternehmen 

(Wir müssen unsere Produktion steigern) usw. Die Kunst der politischen 

Artikulation besteht also genau darin, zahlreiche unterschiedliche, auch 

widersprüchliche Erscheinungen unter einen Hut zu bringen. Allerdings ist das 

Politische nicht auf Kommunikation, symbolische Interaktionen, hegemoniale 



 
6 

Diskurse o.ä. beschränkt, sondern die Leistung der Politik besteht dabei darin, 

symbolische und materielle Aspekte miteinander zu verbinden, d.h. zunächst 

umstrittene Entitäten in ein Kollektiv einzusortieren, d.h. sie gesellschaftlich in 

den Griff zu bekommen (bspw. wie können wir mit dem Corona-Virus umgehen?), 

und zugleich dem (neu zusammengesetzten) Kollektiv ein Bild seiner selbst, einen 

politischen Körper zu verleihen (bspw. wie können wir die Corona-Krise 

solidarisch überwinden?). 

Daneben schließt Latours Politikverständnis aber auch die Möglichkeit der 

Existenz tiefgreifender Unterschiede ein, die vorläufig nicht überbrückt werden 

können. Wenn solche Differenzen auftauchen, dann nutzt Latour bevorzugt den 

Begriff des „Feindes“, den er von Carl Schmitt übernimmt, allerdings in einem 

abgeschwächten Sinn. „Feinde“ sind Entitäten oder Kollektive, die für ein 

existierendes Kollektiv als inkommensurabel, also unvereinbar mit der Existenz 

des Kollektivs erscheinen. Für solche Situationen plädiert Latour für eine Methode 

der „Diplomatie“ (und benennt sein eigenes anthropologisches Verfahren 

ebenso), die die Suche nach einer „gemeinsamen Welt“ leisten soll, wobei auch 

hier die gesuchte Verbindung nicht als symbolische Interaktion, sondern in einem 

sozio-materiellen Sinn zu verstehen ist. 

 

4. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH 

ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN? 

Die Frage, ob es Wahrheit gibt bzw. wie und auf welcher Grundlage zwischen 

richtig und falsch unterschieden werden kann, hat Bruno Latour nicht 

philosophisch zu beantworten versucht (obwohl er studierter Philosoph ist), 

sondern soziologisch bearbeitet. Durch die empirische Beobachtung 

wissenschaftlicher Arbeit untersuchte er, wie in der Forschungspraxis ‚wahre‘ 

Aussagen getroffen werden und wie zwischen ‚richtig‘ und ‚falsch‘ unterschieden 



 
7 

wird. Dafür arbeitete er vor allem zwischen Mitte der 1970er Jahre und etwa Mitte 

der 1990er Jahre verstärkt zu Fragen der Wissenschafts- und Techniksoziologie, 

einem Forschungszweig, der zu jener Zeit entstanden ist und an Einfluss 

gewonnen hat. In diesem soziologischen Zugang ist auch schon ein Teil der 

Antwort vorgezeichnet, denn so viele unterschiedliche Wissenschaften und 

Forschungsfragen es gibt, so zahlreich sind auch die wahren Aussagen oder 

Ergebnisse dieser Forschungen und ihre unterschiedlichen Wege und Verfahren, 

zwischen richtig und falsch zu unterscheiden.  

In einem allgemeineren Sinne eröffnen Wissenschaften in Latours Perspektive 

einen gesicherten Zugang zu bis dahin nicht oder nicht dermaßen zugänglichen 

Entitäten. Ein solcher Zugang erfolgt über eine Vielzahl an Übersetzungsschritten 

und kann entlang der dabei etablierten Referenzkette zurück verfolgt werden - 

also beispielsweise können die Eigenschaften eines Geländeabschnitts im 

Regenwald über die Entnahme von Bodenproben und das Sortieren und 

Analysieren von Inhaltsstoffen bestimmt und in Form von Zahlen, Bildern und 

Worten in Tabellen, Grafiken und Texten festgehalten und schließlich in einer 

begutachteten Publikation publiziert und in gesichertes Wissen transformiert 

werden. Wahr ist dieses Wissen dann, wenn man den gesamten Forschungsweg 

Schritt für Schritt zurückverfolgen und überprüfen kann und sich die gesamte 

Übersetzungskette zwischen dem untersuchten Gelände und der 

wissenschaftlichen Publikation als stabil erweist. Mit anderen Worten muss sich 

die „Konstruktion wissenschaftlicher Tatsachen“ als „solide“ erweisen. Ist eine 

solche Referenz einmal eingerichtet, wird damit festgestellt, was diese Entität ist, 

und über diesen Zugang kann sie womöglich auch manipuliert werden, also 

bspw. in ingenieurtechnische Entwicklungen integriert werden. Wenn die 

Existenz und die Eigenschaften einer wissenschaftlich erfassten Entität zur 

Debatte stehen, wenn also richtig oder falsch unterschieden werden sollen, kann 

als Test das Beobachten bestimmter Effekte dienen, die diese Entität bei anderen 

Entitäten auslöst bzw. auslösen sollte. Aus der Perspektive der Wissenschafts- 



 
8 

und Technikforschung werden Tatsachen zwar in wissenschaftlichen Settings 

(z.B. in Laboren) erzeugt, sie erblicken das Licht der Welt allerdings nicht 

notwendig in Form wahrer Aussagen (oder Theorien), sondern auch (oder sogar 

bevorzugt) in Form technischer Dinge, in deren Konstruktion sie eingebettet sind. 

Beispielsweise wissen wir, dass Hefebakterien eine alkoholische Gärung 

bewirken, und nutzen das in Produktionsprozessen; wir wissen, dass FCKW die 

Ozonschicht zerstört, und schließen diesen Stoff aus industriellen Prozessen aus, 

wir wissen, wie ein DNA aufgebaut ist, und manipulieren das Erbgut von 

Organismen. Eine wissenschaftliche Aussage über die Entität ist mithin richtig 

oder wahr, wenn sie beobachtbare Eigenschaften und messbare Effekte 

entsprechend sprachlich artikuliert. 

Latour war allerdings nicht nur an Wissenschaften interessiert, sondern er 

arbeitet an einer Vielzahl anderer Teilaspekte der westlichen Moderne, zum 

Beispiel Politik, Recht, Religion und anderen. In seinem philosophischen 

Hauptwerk Existenzweisen unternimmt er den Versuch, diese verschiedenen 

Arbeiten zusammenzuführen zu einer Gesamttheorie oder Anthropologie der 

westlichen Moderne. Er beschreibt darin insgesamt 15 verschiedene 

Existenzweisen, die jeweils eigene sogenannte Wahrheitsregime etablieren. 

Hintergrund dieser Überlegungen ist die Einsicht der Wissenschaftsforschung, 

dass die Entitäten, aus denen die Welt zusammengesetzt ist, keine 

unveränderlichen „Grundbausteine“ einer materiellen Wirklichkeit sind, auf die 

gewissermaßen die menschlichen Gesellschaften als kontingente, veränderliche 

Kulturen aufgesetzt werden, sondern dass die materielle Wirklichkeit selbst 

(ebenfalls) veränderlich ist und auf verschiedene Weise artikuliert, das heißt 

zusammengefügt werden kann. Mit dem Konzept der Artikulation will Latour 

dabei sowohl die Zusammensetzung materieller Dinge als auch die zeichenhafte, 

symbolische Repräsentationen in einer gemeinsamen materiell-semiotischen 

Heuristik erfassen. Die Modernen, so argumentiert Latour, haben mit ihren 

differenzierten Artikulationsformen, also den wissenschaftlichen, den politischen, 



 
9 

den rechtlichen, den fiktiven, den religiösen usw. Artikulationen, verschiedene 

Weisen entwickelt, ihre (westliche) Welt zu erzeugen, die sich von anderen 

Weltentwürfen unterscheidet. Jede dieser differenzierten Artikulationsformen 

gehe einher mit jeweils eigenen Kriterien dafür, was in bestimmter Hinsicht wahr 

ist. Beispielsweise erhebt ein Gerichtsurteil den Anspruch in juristischer Hinsicht 

wahr zu sein (und wird auch in einer realen Gestaltung der Welt durchgesetzt). 

Doch entsprechen juristische Beweise und Beweisketten nicht wissenschaftlicher 

Forschungen, die andere Ansprüche an eine spezifisch wissenschaftliche Form 

des Wahrsprechens stellen. Auch für politische, religiöse oder fiktionale Aussagen 

definiert Latour jeweils eigene Wahrheitskriterien. Für ihn ist es entscheidend, 

diese spezifischen Wahrheitskriterien zu (er-)kennen und ihre je eigene 

Wirksamkeit für die Hervorbringung und Aufrechterhaltung der westlichen 

Gesellschaften anzuerkennen, während es ein - allerdings häufig zu 

beobachtender - Fehler sei, den Maßstab der wissenschaftlichen Wahrheit an 

andere Artikulationen anzulegen, dem sie nicht genügen können. Als politisches 

Wahrheitskriterium gilt für Latour bspw. die erfolgreiche Integration und 

Verkörperung eines kollektiven „Wir“ (bspw. „Stand with Ukraine!“), was etwas 

anderes ist als ein juristisches Urteil, wer Schuld am Ausbruch eines Krieges ist, 

oder die technische Frage, wie Erdgas durch erneuerbare Energieträger ersetzt 

werden kann. 

 

5. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT? 

Ein (politisches) Urteil zu fällen bedeutet, Dinge in einer bestimmten Hinsicht zu 

sortieren. Maßgeblich dafür sind unsere Weltverständnisse, das heißt wie wir die 

Dinge begreifen, die wir dann auf bestimmte Weise beurteilen. Bruno Latour 

skizziert in seinem Buch Wir sind nie modern gewesen ein für die westliche 

Moderne prägendes Denkschema, dass alles Existierende entlang weniger 



 
10 

grundlegender Unterscheidungen sortiert. Vor allem geht es dabei um die 

Unterscheidung von Natur und Kultur sowie damit verbundener Derivate wie 

Objektivität vs. (Inter-)Subjektivität, Tatsachen vs. Werte, Wissenschaft vs. Politik 

usw. Zugleich kann im modernen Denken alles als transzendent (d.h. jede 

persönliche Erfahrung übersteigend) und/oder immanent (d.h. als eine etwas 

innewohnende Eigenschaft) betrachtet werden: „Natur“ verorten wir jenseits der 

Gesellschaft und zugleich in unseren Körpern und biologischen 

Reproduktionsprozessen oder in unseren künstlich erzeugten Laboren; „Kultur“ 

ist etwas, das ganze Gesellschaften oder Zivilisationen charakterisiert und 

zugleich unsere eigenen Praktiken und Identitäten betrifft; „Gott“ kann als eine 

Gestalt jenseits jeder persönlichen Erfahrung und zugleich eine Quelle unserer 

individuellen Gewissen begriffen werden; „Staat“ und „Nation“ existieren jenseits 

des Einflusses jedes Einzelnen und sind zugleich etwas, das wir Menschen 

vollständig selbst erzeugt haben. Vor diesem Hintergrund argumentiert Latour, 

das wir „Modernen“ keinen klar erkennbaren Standort haben, sondern über 

verschiedene Standorte oder Argumentationsfiguren verfügen, die wir als 

alternierende Machtquellen in politischen Konflikten nutzen können. Im Rahmen 

der modernen Matrix des Denkens kann man alles und sein Gegenteil 

begründen, je nachdem, ob man mit objektiven oder subjektiven, mit 

transzendenten oder immanenten Figuren argumentiert, was für Latour auch 

verschiedene Varianten der Kritik einschließt. Aus der Perspektive der Nicht-

Modernen sprechen die Modernen deshalb immer „mit gespaltener Zunge“. 

Dieses dualistische Denkschema führt dazu, dass Spielräume für jede mögliche 

(politische) Beurteilung der Dinge existieren. Für Latour entstehen in diesen 

Spielräumen die Antriebskräfte für Modernisierungsprozesse , die sich nicht nur 

in den (positiven) Folgen des wissenschaftlich-technischen Fortschritts zeigen, 

sondern auch in den (negativen) Erscheinungen von politischen Verbrechen (zum 

Beispiel in Kolonien oder der Shoa) oder auch Umweltzerstörungen. 



 
11 

6. IN REFERENZ AUF DIE ARBEITEN UND DAS DENKEN VON LATOUR: 

WELCHE IMPULSE/RATSCHLÄGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE 

URTEILSBILDUNG ODER EIN „GUTES POLITISCHES URTEIL“ 

NENNEN/ABLEITEN? (WAS GILT ES ZU BERÜCKSICHTIGEN? WAS WÄRE 

NICHT GUT?...) 

Latours Arbeit lässt sich als Suche nach neuen Perspektiven verstehen, die 

Auswege aus dem Modernisierungsdilemma eröffnen sollen, in die Modernen 

sich selbst und den gesamten Planeten manövriert haben. Er bietet dafür aber 

keine fertig ausgearbeitete Alternative an, sondern eher eine (soziologische) 

Heuristik bzw. ein (politisches) Modell, das (mindestens) zweierlei impliziert:  

Erstens geht es darum (in Anlehnung an Deweys demokratischen 

Experimentalismus), die experimentelle Suche nach möglichen Problemlösungen 

zu initiieren. Das heißt, Latour interessiert sich eher für die Such nach innovativen 

Perspektiven, als für (normative) Fragen nach der Qualität politischer Urteile oder 

Urteilsbildung. Es lässt sich aber zumindest sagen, dass für Latour Sachprobleme 

und ihre Bearbeitung im Mittelpunkt der Politik stehen sollen - für Latour 

insbesondere die Klimafrage und andere bisher nicht (ausreichend) 

berücksichtigte Zerstörungen unserer Lebensgrundlagen. Recht ausführlich 

diskutiert Latour beispielsweise die Simulation eines Klimagipfels, die er selbst im 

Rahmen seiner Arbeit als Hochschullehrer am Pariser SciencePo mit initiiert hatte. 

Experimentell war an dieser Gipfelsimulation insbesondere, dass die in der 

Verhandlung anwesenden Delegationen nicht nur Staaten repräsentierten, 

sondern verschiedene andere „Kollektive“, die sonst nicht selbst in politische 

Verhandlungen eintreten. Dinge, wie zum Beispiel der „Wald , die „Ozeane , das 

„Internet“ oder das „im Boden verbleibende Erdöl“ usw., konnten damit als 

politische Akteure in Erscheinung treten, was nach Latours Ansicht in deutlich 

realistischere Verhandlungen zwischen ihnen und den in Staaten repräsentierten 

menschlichen Gruppen münden konnte, als wenn diese Dinge als natürliche oder 



 
12 

technische Objekte nur einen Hintergrund oder einen Gegenstand von 

Verhandlungen zwischen menschlichen Akteuren bildeten.  

Zweitens misst Latour der Öffentlichkeit eine entscheidende Rolle für eine 

demokratische Problembearbeitung bei. Aus diesem Grund interessiert er sich 

für Foren und Formen der Erzeugung von Öffentlichkeiten. In ihnen lassen sich 

umstrittene Sachfragen in kollektiv anerkannte Problemlösungen übersetzen, 

wofür sowohl eine mediale Verknüpfung als auch das Erzeugen eines kollektiven 

Selbstverständnisses oder Selbstbildes relevant sind. Als Medien für die 

Verbreitung seiner eigenen wissenschaftlichen Arbeiten hat er beispielsweise 

verschiedene Ausstellungen co-kuratiert, war am Verfassen eines Theaterstücks 

beteiligt oder hat die Arbeit an seinem philosophischen Hauptwerk Existenzweisen 

mit einer partizipativen Online-Plattform verbunden. Und in einigen seiner 

Schriften hat er nach Begriffen für ein verändertes kollektives Selbstverständnis 

gesucht, zum Beispiel in seinem Terrestrischen Manifest. Öffentlichkeiten im Sinne 

von um Problemlagen und in medialen Infrastrukturen versammelten Kollektiven 

sind nach Latours Ansicht die entscheidenden demokratischen Instanzen, die 

eine Beurteilung von Problemlagen und -lösungen leisten können. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
13 

LITERATUR 

Latour, B. & Woolgar, S. (1986): Laboratory Life. The Construction of Scientific 

Facts, Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Latour, B. (2008): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen 

Anthropologie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Latour, B. (2010): Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie, Frankfurt 

a. M.: Suhrkamp. 

Latour, B. (2014): Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Berlin: 

Suhrkamp. 

Latour, B. (2017): Kampf um Gaia. Acht Vorträge über das neue Klimaregime, 

Berlin: Suhrkamp. 

Latour, B. (2018): Das terrestrische Manifest, Berlin: Suhrkamp. 

Schmidgen, H. (2011): Bruno Latour zur Einführung, Hamburg: Junius. 

Schölzel, H, (Hrsg.) (2019): Der große Leviathan und die Akteur-Netzwerk-Welten. 

Staatlichkeit und politische Kollektivität im Denken Bruno Latours, Baden-

Baden: Nomos. 

 


