
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

CHANTAL MOUFFE 
VERFASST VON ALINA KAAP 

INHALTSVERZEICHNIS 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? ............................................... 1 

2. IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES PROBLEM UND DEFIZIT DER DEMOKRATIE ZU WERTEN? ....................... 4 

3. Sind Quotierungen sinnvoll, um Gleichheitsdefizite auszugleichen? .............................................. 6 

4. Was sind zentrale Gründe für Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? .................................... 8 

5. Wie sollten wir mit Ambiguität und Ambivalenz im Bereich des Politischen bzw. der 
Gesellschaft umgehen? ............................................................................................................................. 10 

6. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch 
unterscheiden? ........................................................................................................................................... 13 

7. Was prägt unsere Sicht auf die Welt bzw. was prägt unseren Urteilsstandort vor allem? Und 
was gilt es daher im Sinne eines möglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zu 
nehmen? ...................................................................................................................................................... 15 

8. In Referenz auf die Arbeiten und das Denken von Mouffe: Welche Impulse/Ratschläge lassen 
sich in Bezug auf politische Urteilsbildung oder ein „Gutes politisches Urteil“ nennen/ableiten? 
(Was sollte im politischen Urteil berücksichtigt werden? Was wäre nicht gut? Was macht ein 
gutes politisches Urteil aus?...) ................................................................................................................ 17 

Literatur ....................................................................................................................................................... 20 

 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? 

„Chantal Mouffes Konfliktmodell: Die Suche nach einer guten 

Demokratie durch Anerkennung des Politischen und 

Agonismus“ 

Zentrale Merkmale einer guten Demokratie sind für Chantal Mouffe vor allem die 

Anerkennung und der Umgang mit dem, was sie das Politische nennt. Mit diesem 

Begriff wendet sich Mouffe gegen die von ihr wahrgenommene Annahme, Politik 



 
2 

beruhe heute auf Konsensen der Mitte und spiele sich jenseits von links und 

rechts ab. Das Politische anzuerkennen, heißt für sie auch zu akzeptieren, dass 

nicht in jedem Konflikt ein rationaler Konsens erzielt werden kann und soll. Sie 

fordert vielmehr eine Orientierung am Konflikt, der Gegnerschaft und eine klare 

Einteilung in Freund und Feind beinhaltet. Durch das Ringen um konfligierende 

Ideen und Entwürfe und die politische Durchsetzung der so gewonnenen 

Entscheidungen will sie eine Rückkehr zum Politischen ermöglichen. Mouffe 

fordert also mehr Streit und Konflikt in demokratischen Systemen – es kommt nur 

darauf an, wie sie gelebt werden. 

Eine „gute Demokratie“ nach Mouffe hat in diesem Zusammenhang verschiedene 

Aufgaben zu erfüllen. Voraussetzung des von ihr entworfenen agonistischen 

Modells ist die Anerkennung des Politischen und darauf aufbauend die 

Ermöglichung eines streitbaren Diskurses über politische Themen – auch über 

solche, die bislang als konsensfähig galten. Strittig muss also alles sein, was die 

Grundwerte von Freiheit und Gleichheit nicht generell in Frage stellt. Eine der 

Hauptaufgaben von pluralistischen Demokratien besteht nach Mouffe darin, die 

so entstehenden Antagonismen zu „zähmen“ und in einen so genannten 

Agonismus zu überführen. Konkret bedeutet dies in etwa, dass politische 

Streitfragen zwar konflikthaft, aber in demokratisch geregelten Bahnen 

ausgetragen werden sollen. Dazu benötigt der Agonismus entsprechend 

ausgestaltete demokratische Institutionen, die sicherstellen, dass ein echter 

politischer Kampf stattfinden kann. Die sich daraus ergebenden 

Momentaufnahmen sind nach Mouffe als politische Entscheidungen 

anzuerkennen und umzusetzen, wodurch sie zu temporären „Hegemonien“ in 

unterschiedlichen Streitfragen werden. 

Das agonistische Demokratiemodell ist dynamisch, weil in der agonistischen 

Auseinandersetzung alte Hegemonien zerschlagen und neue errichtet werden – 

es gibt also vorübergehend immer eine Gewinner- und eine Verliererseite. 



 
3 

Legitimität erhalten Entscheidungen nach Chantal Mouffe auch dadurch, dass die 

zunächst unterlegene Seite die Entscheidungen immer wieder anfechten kann. 

Nur wer selbst Teil der hegemonialen Intervention sein kann, wird auch die 

gegenhegemoniale Intervention akzeptieren, so Mouffe. In einem solchen Ansatz 

sieht sie auch eine Lösung für die von ihr beobachtete Politikverdrossenheit in 

liberal-demokratischen Gesellschaften. In einer guten Demokratie erkennt sich 

eine Gesellschaft demnach trotz aller notwendigen Konflikte gegenseitig als 

Gegner an, deren Grundwerte von Gleichheit und Freiheit es auch im Streit zu 

respektieren gilt, und nicht als Feinde, die es zu vernichten gilt, um die eigenen 

Vorstellungen durchzusetzen. Die Achtung dieser Werte ist ein weiteres Merkmal 

guter Demokratien bzw. einer guten Gesellschaft. 

Die für das Konfliktmodell notwendige Spaltung der Gesellschaft liegt für Mouffe 

in der Vielfalt der Positionen und Interessen der Bürgerinnen und Bürger 

begründet. Eine gute Demokratie sollte daher ausreichende 

Repräsentationsmöglichkeiten für alle Menschen in einer pluralen Gesellschaft 

bieten. Nur so können alle politischen Projekte hegemonial intervenieren und 

ihre Interessen durchsetzen. Wären diese Repräsentationsvoraussetzungen nicht 

gegeben – sei es auf parlamentarischer oder außerparlamentarischer Ebene – 

könnten politische Entscheidungen niemals legitimiert werden. Neben der 

institutionellen Ausgestaltung als Voraussetzung verfolgt Mouffe in ihrem Modell 

auch einen partizipativen Ansatz. Dieser könne nur umgesetzt werden, wenn sich 

die Bürgerinnen und Bürger vertreten fühlen und eine echte Wahl haben.  

 

 

 

 



 
4 

2.  IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES PROBLEM UND DEFIZIT DER DEMOKRATIE 

ZU WERTEN? 

„Ungleichheit und Demokratie: Chantal Mouffes 

Agonistischer Ansatz“ 

Es kommt darauf an, wie man Ungleichheit definiert. Wie bereits erwähnt, sind 

die Werte Freiheit und Gleichheit für das agonistische Modell von Chantal Mouffe 

unumstößlich und gelten als Voraussetzung für gelingende Demokratien. 

Gleichheit bedeutet hier, dass alle Bürger*innen als gleichwertig angesehen 

werden, was bedeutet, dass sie in gleichem Maße das Recht haben, für sich ein 

gutes Leben erkämpfen zu wollen und sich in gleichem Maße am politischen 

Prozess und an Entscheidungen beteiligen können und sollen. Dass nicht alle 

Menschen gleich sind oder gleich denken, ist eine Selbstverständlichkeit, die 

jeden Tag beobachtet werden kann und an sich auch nicht problematisch ist. 

Gerade die Verschiedenheit der Menschen macht den Kern pluralistischer 

Gesellschaften aus. Mouffe plädiert mit ihrem Modell der Agonistik dafür, die 

Differenzen innerhalb eines Systems nicht länger in den Hintergrund zu rücken, 

sondern stattdessen stärker zu betonen und die daraus resultierenden Konflikte 

auszutragen. Um einen wirklichen politischen Kampf austragen zu können, muss 

genau diese Ungleichheit in Bezug auf Interessen, Meinungen und politische 

Positionen gefördert werden – die Ungleichheit an sich ist also nicht nur kein 

Problem, sondern eine unabdingbare Voraussetzung für alles Politische. 

Problematisch ist, dass in vielen westlichen Demokratien gerade dieser politische 

Kampf durch bestehende Ungleichheitssysteme und verfestigte Hegemonien 

behindert wird und in einigen Fragen zum Stillstand kommt. Ungleichheit wird 

dann zu einem Defizit der Demokratie, wenn es in ihr keine Anknüpfungspunkte 

für alle unterschiedlichen politischen Positionen gibt. Ein System, in dem eine 

bestimmte Position durch ihre Hegemonie in einem Diskurs den alleinigen 

Anspruch auf Wahrheit erhebt, kann nach Mouffe nicht als vollständig 



 
5 

demokratisch gelten. Hegemonie bestimmter Positionen und Ungleichheit im 

politischen System hängen nach Mouffe insofern zusammen, als die Hegemonie 

einer Position dazu führt, dass gegensätzlichen Positionen die Möglichkeit 

genommen wird, sich in den politischen Diskurs einzubringen und sich gegen die 

vormals hegemoniale Position durchzusetzen. Ungleichheit innerhalb eines 

demokratischen Systems kann nur dann zu produktivem politischen Fortschritt 

führen, wenn z. B. diejenigen, die strengere Umwelt- und Arbeitsschutzregeln im 

internationalen Handel fordern, ebenso vertreten sind wie diejenigen, die sich für 

weitere Freihandelszonen und die Verlagerung von Produktionsstätten ins 

Ausland aussprechen.  

Ziel pluralistischer Demokratien sollte es deshalb nicht sein, alle Menschen gleich 

zu machen, denn das ist unmöglich und würde letztlich den Motor der Politik zum 

Stillstand bringen. Ziel sollte vielmehr sein, dass Menschen nicht länger aufgrund 

ihrer Ungleichheit benachteiligt oder an der politischen und gesellschaftlichen 

Teilhabe gehindert werden, etwa durch mangelnde Repräsentation. Ohne 

angemessene Repräsentation ist echte Demokratie unter den Bedingungen von 

Ungleichheit laut Chantal Mouffe nicht möglich. Ihr partizipativer Ansatz sieht die 

Bürgerinnen und Bürger in der Pflicht, sich in bestehenden politischen und 

zivilgesellschaftlichen Institutionen einzubringen und neue aufzubauen, 

Gewerkschaften beizutreten und Vereine zu gründen, um diese 

Ungleichheitssysteme aufzubrechen und gleichgesinnten Menschen, die aktuell 

zu wenig Repräsentation erfahren, wieder Mitbestimmung zu ermöglichen. 

 

 

 

 



 
6 

3. SIND QUOTIERUNGEN SINNVOLL, UM GLEICHHEITSDEFIZITE 

AUSZUGLEICHEN? 

„Das Spannungsverhältnis zwischen Demokratie und 

Liberalismus am Beispiel von Quoten“ 

Chantal Mouffe beschäftigt sich zwar nicht direkt mit dem Thema Quoten, an 

diesem Beispiel lassen sich jedoch einige interessante Spannungen in ihren 

Theorien erkennen. In ihrem Modell der Agonistik versucht Mouffe, ein 

Paradoxon aufzulösen, das sie in liberal-demokratischen Systemen sieht. Sie 

betont, dass sowohl die liberale Tradition mit ihrer Betonung von Individualismus 

und subjektiven Freiheiten als auch die demokratische Tradition mit ihrem 

Streben nach Gleichheit und Volkssouveränität für das Funktionieren solcher 

Systeme entscheidend sind. Diese beiden Traditionen lassen sich jedoch nie 

vollständig miteinander in Einklang bringen. In westlichen Demokratien 

überwiegt laut Mouffes Kritik häufig der Wettbewerb zugunsten der liberalen 

Seite, was zu unzureichender Repräsentation und wachsender Ungleichheit 

führen kann. 

Als radikale Demokratietheoretikerin sieht sie die politische Arena als Ort des 

Konflikts und der Aushandlung von Interessen. Konkrete Vorgaben für die 

Ausgestaltung liberal-demokratischer Systeme finden sich in ihren Schriften 

allerdings kaum. Demokratische Institutionen sind für sie einerseits Grundlage 

eines agonistischen Systems, andererseits aber auch Gegenstand der Kritik und 

Ausgangspunkt für Forderungen nach Veränderung. Bezogen auf die 

unzureichende Repräsentation bestimmter Gruppen durch das Unterliegen der 

demokratischen Tradition könnte man argumentieren, dass die Position von 

Chantal Mouffe durchaus mit der Einführung von Quoten innerhalb dieser 

Institutionen vereinbar ist. 



 
7 

Die Einführung von Quoten könnte dazu beitragen, die hegemoniale Dominanz 

bestimmter Gruppen und bestehende Ungleichheitssysteme in diesen 

Institutionen aufzubrechen. Eine stärkere politische Präsenz und Repräsentation 

unterrepräsentierter Gruppen könnte zu einer vielfältigeren und inklusiveren 

politischen Entscheidungsfindung beitragen. In Deutschland hat etwa ein Viertel 

der Bevölkerung einen Migrationshintergrund, unter den 

Bundestagsabgeordneten sind es 2021 etwa 11%, in den Landtagen 

durchschnittlich etwa 7%. Frauen sind im Bundestag nach wie vor 

unterrepräsentiert, Juristinnen und Juristen hingegen überrepräsentiert. Gerade 

im Zuge der Klimakrise wird zudem immer stärker deutlich, dass junge Menschen 

als Leidtragende der Entwicklungen in den Parlamenten massiv 

unterrepräsentiert sind. Ein System wie das der Agonistik, das Repräsentation 

und echten politischen Konflikt anstrebt, kann mit diesen Zahlen nicht zufrieden 

sein.  

Quoten sind aus Sicht radikaler Demokratietheorien sicher nicht das Mittel, um 

das Problem fehlender Repräsentation zu lösen, können aber als ein möglicher 

Ansatz gesehen werden. Schließlich konzentriert sich Mouffes Arbeit gerade nicht 

ausschließlich auf Staat und Parlamente, sondern nimmt darüber hinaus auch 

nicht-staatliche Akteure und zivilgesellschaftliche Gruppen in die Verantwortung 

und betont deren Rolle im Kampf um die Diskurshoheit. Der Kampf um 

Repräsentation kann demnach nicht allein über Quoten im institutionellen 

Rahmen oder z. B. in Unternehmensvorständen ausgetragen werden. Mouffe 

fordert anstelle einzelner Forderungen nach etwa Quotierungen vor allem 

Allianzen marginalisierter Gruppen. Ihr Begriff der Äquivalenzkette – also des 

Zusammenschlusses marginalisierter Gruppen und Personen mit dem Ziel der 

Emanzipation und der Durchsetzung ihrer Forderungen – entspricht zu großen 

Teilen dem heute verwendeten Begriff der Intersektionalität.  



 
8 

Wichtig ist jedoch, dass Mouffe das demokratische Paradoxon zwischen 

Liberalismus und Demokratie nicht vollständig zugunsten der demokratischen 

Tradition auflösen will. Innerhalb ihrer prozessorientierten Theorie gibt es 

durchaus Raum für liberale Stimmen, die aufgrund von Freiheitsbedenken gegen 

die Einführung von Quoten argumentieren. Wie immer sind diese Streitfragen für 

Mouffe nicht abschließend geklärt, sondern Teil des agonistischen 

Aushandlungsprozesses. Es geht darum, einen Raum für konfliktreiche 

Diskussionen zu schaffen, um eine lebendige und dynamische Demokratie zu 

fördern. 

 

4. WAS SIND ZENTRALE GRÜNDE FÜR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN) 

DEMOKRATIEN? 

„Ungleichheit in westlichen Demokratien: Mouffes Kritik am 
Konsens der Mitte“ 

Als einen zentralen Grund für Ungleichheit in westlichen Demokratien nennt 

Chantal Mouffe die scheinbar alternativlose Dominanz eines ökonomischen 

Modells als Konsens der Politik. Die gegenwärtige Form der neoliberalen 

Globalisierung werde nur selten in Frage gestellt und von vielen Menschen als 

unbedingte Form moderner politischer Systeme angesehen. Die Agonistik lehnt 

nicht die zeitweilige Hegemonie eines Wirtschaftsmodells an sich ab, sondern die 

Tatsache, dass den Menschen vermittelt wird: „Das ist das einzig mögliche 

Wirtschaftsmodell“. Vielmehr handelt es sich laut Mouffe um eine Form der 

Hegemonie im Wirtschaftssystem, neben der viele andere möglich sind. Wer soll 

nun die Menschen vertreten, die dieses Modell zumindest in Frage gestellt sehen 

wollen? All jene, die entweder nicht von diesem System profitieren oder sich 

inhaltlich dagegen positionieren, sind aus Sicht der Agonistik und Chantal Mouffe 

deutlich schlechter repräsentiert und finden derzeit wenig 

Identifikationsmöglichkeiten mit Teilen des politischen Spektrums. Auch sie 



 
9 

brauchen eine Form der politischen Identifikation, die sich zum einen durch 

Anknüpfungspunkte in einer pluralisierten Parteienlandschaft abseits des 

neoliberalen Konsenses finden lässt. Besonderes Augenmerk legt Mouffe 

darüber hinaus auch auf die Notwendigkeit eines verstärkten Engagements und 

der Organisation in gegenhegemonialen außerparteilichen Gruppen und 

Bewegungen. Nur wenn diejenigen Stimmen erstarken, die die aktuelle 

Hegemonie und den Status Quo in Frage stellen, kann laut Mouffe der Konsens 

in der Mitte zugunsten echten politischen Fortschritts und einer Ausweitung von 

Partizipationsmöglichkeiten aufgebrochen werden.  

Ein generelles Problem, das von radikalen Demokratietheorien als Wurzel der 

heutigen Ungleichheitssysteme angesehen wird, ist also der Mangel an echten 

Alternativen und die Orientierung am Konsens. In vielen Bereichen haben sich die 

politischen Parteien so weit angenähert, dass Konflikte über Themen, die in einer 

pluralisierten Gesellschaft kontrovers diskutiert werden sollten, ausbleiben. Dies 

führt zum einen dazu, dass der Konflikt als entscheidendes Element des 

politischen Fortschritts fehlt, und zum anderen zu einem Mangel an 

Identifikationsmöglichkeiten für diejenigen, die sich von den vermeintlichen 

Konsensen nicht vertreten fühlen. Ein Beispiel hierfür ist die Entwicklung der 

sozialdemokratischen Parteien Anfang der 2000er Jahre zu nennen. Laut Mouffe 

hat unter anderem die SPD unter Gerhard Schröder ihre sozialdemokratische 

Opposition zugunsten einer neoliberalen Ausrichtung aufgegeben und damit 

dem deutschen Parteiensystem weitere programmatische Anknüpfungspunkte 

entzogen. Eine ähnliche Entwicklung sieht sie beispielsweise im Vereinigten 

Königreich und der Labour-Regierung unter Tony Blair seit den späten 1990er 

Jahren. Auch die Regierungsarbeit in Form von großen Koalitionen in 

Deutschland trug laut Mouffe zur Schwächung der politischen Streitkultur bei. 

Der Konsens in der Mitte mache die daraus resultierende Politik und den 

politischen Diskurs letztendlich zahnlos, Mouffe verwendet hier den Begriff „post-

politisch“.   



 
10 

Diese Frustration bleibt natürlich nicht ungenutzt, und vielerorts ist zu 

beobachten, wie Demagogen daraus Kapital schlagen und scheinbare 

Alternativen anbieten, die mit den Überzeugungen von Freiheit und Gleichheit 

unvereinbar sind. Die deutsche Parteienlandschaft zeigt es: Die 

rechtspopulistische und rechtsextreme "Alternative für Deutschland" präsentiert 

sich bewusst als einzige Alternative zu vermeintlichen Eliten und politischem 

Establishment und suggeriert, dass nur mit ihrer Wahl wieder Bewegung in die 

Politik kommt – eine Entwicklung, die nicht nur in Deutschland zu beobachten ist.  

Das Wissen darum, dass die Realität auch anders aussehen könnte, darf laut 

Mouffe nicht denen überlassen werden, die diese Hoffnung nur als Beigabe zu 

einer illiberalen und menschenfeindlichen Politik präsentieren. 

 

5. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT UND AMBIVALENZ IM BEREICH 

DES POLITISCHEN BZW. DER GESELLSCHAFT UMGEHEN? 

„Ambiguität und Ambivalenz in Chantal Mouffes politischer 

Theorie“ 

Ambiguität und Ambivalenz sind zentrale Begriffe in der politischen Theorie von 

Chantal Mouffe. Ambiguität bezieht sich auf die Mehrdeutigkeit politischer 

Situationen und Ideen. Mouffe argumentiert, dass politische Konflikte nicht 

vollständig gelöst werden können, da es zu allen Themen immer unterschiedliche 

Ansichten und Interessen geben wird. Dies führt zu Ambiguität, die nicht 

vermieden werden kann, sondern als natürlicher Bestandteil politischer 

Auseinandersetzungen akzeptiert werden sollte. Obwohl Mouffe eine linke 

Theoretikerin ist, unterscheidet sich ihre Theorie vom klassischen Marxismus vor 

allem durch ihren Anti-Essentialismus. So kann die Agonistik nicht als Entfaltung 

einer Geschichtslogik gesehen werden, sondern betont das Prozesshafte und 



 
11 

Kämpferische und damit notwendigerweise auch das Uneindeutige und 

Ambiguitäten. 

Ambivalenz hingegen bezieht sich auf die Spannungen innerhalb politischer 

Positionen. Mouffe betont, dass politische Identitäten nicht homogen oder durch 

nur ein oder wenige Merkmale sind, sondern verschiedene Strömungen 

umfassen. Diese Ambivalenz ist produktiv, denn sie öffnet den Raum für Dialog 

und Verhandlung. In Mouffes Ansatz wird Ambivalenz nicht als Mangel gesehen, 

sondern als Möglichkeit, politische Vielfalt und Pluralität anzuerkennen und 

wertzuschätzen. Durch die Anerkennung von Ambivalenz können politische 

Debatten und demokratische Prozesse gestärkt werden, um eine Gesellschaft zu 

schaffen, in der Meinungsvielfalt und demokratische Partizipation gefördert 

werden. 

Strebt man ein agonistisches und konfliktorientiertes System nach Mouffe an, 

müssen Subjekte einerseits für ihre jeweilige Interpretation der Wirklichkeit und 

die damit verbundenen Überzeugungen einstehen, gleichzeitig aber auch das 

Recht der anderen Seite anerkennen, dies ebenfalls zu tun. Im Konflikt um 

mehrdeutige Sachverhalte, in dem jede Position für sich beansprucht, den 

besseren Weg zu gehen, ist eine Spaltung des Volkes laut Mouffe unvermeidlich. 

Diese darf nicht zu einem ungezähmten Antagonismus führen, in dem versucht 

wird, den anderen auf die eine oder andere Weise zu vernichten. Genau das ist 

die zugegebenermaßen anspruchsvolle Aufgabe im Modell der Agonistik. 

Auftretende Ambivalenzen müssen ausgehalten werden und dürfen nicht zum 

ungezähmten und kriegerischen Konflikt führen. Sie sollen bestenfalls 

Gegnerschaft, aber keine Feindschaft erzeugen. Wenn jemand z. B. für die 

Nutzung sauberer Atomenergie plädiert, heißt das nicht, dass er eine 

Atomkraftgegnerin nicht als legitime politische Gegnerin betrachten kann. 

Vielmehr muss er sich im freiheitlich-demokratischen Raum durch 

Wahlentscheidungen und aktives Handeln in anderen politischen und 



 
12 

gesellschaftlichen Gruppen mit anderen Ideen auseinandersetzen. Nur wenn also 

die Ambiguitäten des Politischen ausgehalten bzw. bearbeitet werden, ist es 

möglich, im gemeinsamen Raum wirklich konflikthaft zu diskutieren und zu 

legitimen Entscheidungen zu kommen. 

Der Begriff der Hegemonie wurde bereits erwähnt, auch gibt es Ambivalenzen 

bzw. ambivalente Zustände, diese sollten als Chance gesehen werden. Denn eine 

temporäre Hegemonie bedeutet auch immer, dass es sozusagen eine Gewinner- 

und eine Verliererseite gibt, dass sich bestimmte Ideen und Projekte nicht 

durchsetzen konnten und unterdrückt werden. Die politische Realität ist also 

immer ambivalent, weil die Verliererseite nicht einfach verschwindet und es 

immer auch anders sein könnte. Die Erkenntnis, dass politische Realität immer 

ambivalent ist, kann daher auch ein Ansporn für diejenigen sein, die sich mit dem 

aktuell vorherrschenden Status quo nicht identifizieren können und die 

Notwendigkeit für Veränderungen sehen. Am Beispiel der Entwicklung der 

Debatte rund um Atomenergie lässt sich deutlich zeigen, wie sehr sich der Status 

quo durch hegemoniale Interventionen seit den 1970er Jahren verändert hat. Seit 

ihrer Erfindung hat sich die Debatte um die Atomenergie von anfänglicher 

Begeisterung und Hoffnung auf eine saubere Energiequelle zu einer 

kontroversen Auseinandersetzung über Sicherheitsbedenken, Entsorgung 

radioaktiver Abfälle und die Frage nuklearer Vernichtungswaffen entwickelt. Das 

teilweise Wiedererstarken der Atomkraftbefürworter im Zuge der Klimakrise 

unterstreicht diese Kontingenz. 

 

 

 

 



 
13 

6. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH 

ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN? 

„Chantal Mouffe: Die subjektive Wahrheit im politischen 

Kontext“ 

Für Chantal Mouffe gibt es zunächst subjektive Wahrheiten und Urteile, die durch 

soziale und politische Prozesse geformt werden. Ihr Wahrheitsbegriff spiegelt 

ihre Betonung von Pluralismus, Kontingenz – also der möglichen Veränderbarkeit 

– und Konflikt in der politischen Arena wider. Argumentiert man mit Mouffe, so 

geht man davon aus, dass die Wahrnehmung von Wahrheit in der Politik nicht 

unabhängig von sozialen und politischen Bedingungen existiert. Wahrheit wird 

durch bestehende Ungleichheits- und Machtverhältnisse, politische 

Auseinandersetzung und soziale Normen geformt und kann in verschiedenen 

sozialen Kontexten variieren. Die Konstruktion von Wahrheit ist also nicht 

statisch, sondern dynamisch und kontingent und muss von den Subjekten aus 

gedacht werden. 

Ein wesentlicher Aspekt von Mouffes Ansatz ist die Idee des Pluralismus. In 

pluralistischen Gesellschaften gibt es unterschiedliche Meinungen, Perspektiven 

und Interessen. Jeder Mensch hat seine eigene Wahrheit, die von seinen 

Erfahrungen und seiner Identität geprägt ist. In Mouffes Vorstellung einer 

pluralistischen Gesellschaft kann es keine absolute Wahrheit, geschweige denn 

eine Wahrheit bezogen auf eine politische Streitfrage geben, die alle Perspektiven 

umfasst. Gäbe es diese, so wäre der Pluralismus als solches nicht mehr denkbar.  

Mouffe betont zudem den Einfluss von Macht auf die Konstruktion von Wahrheit. 

In einer Gesellschaft, in der bestimmte Gruppen oder Akteure über privilegierte 

Machtpositionen verfügen, die immer weniger hinterfragt werden, können deren 

Interessen und Sichtweisen dominant werden und damit die Wahrnehmung von 

Wahrheit und von dem, was richtig und falsch ist, prägen. Ihre Wahrnehmung 



 
14 

wird zur Hegemonie im Diskurs, was ein Anfechten der entsprechenden 

Ansichten und Wahrnehmungen von Wahrheit mit der Zeit immer schwerer 

macht.  

Um zu verhindern, dass in Feldern, in denen Uneindeutigkeit und Ambivalenz 

herrscht, bestimmte Ansichten mit der Zeit zur „absoluten Wahrheit“ werden, ist 

politischer Konflikt notwendig.  Mouffe argumentiert, dass politischer 

Widerspruch und Konflikt notwendig sind, um die Demokratie am Leben zu 

erhalten und eben diese Hegemonien konstant anzufechten. In einem 

demokratischen System ringen verschiedene politische Gruppen um die 

Durchsetzung ihrer ganz eigenen Wahrheiten und Interessen. Der politische 

Raum ist daher ein Ort der Konfrontation und des Aushandelns unterschiedlicher 

Standpunkte. Mouffes Theorie impliziert, dass Wahrheit nicht einfach eine Frage 

objektiver Erkenntnis ist, sondern auch das Ergebnis von Diskursen und 

Machtausübung. Wie gesellschaftliche Wahrheit konstruiert wird, hängt von den 

Interessen und Strategien entsprechender Akteure ab, die versuchen, ihre 

eigenen Wahrheiten durchzusetzen. 

Auf der subjektiven Ebene ist es aber durchaus möglich, ein eigenes „Richtig“ und 

„Falsch“ zu definieren und damit zu einem subjektiven Wahrheitsverständnis zu 

gelangen. Mouffe betont gerade diese affektiven und leidenschaftlichen Aspekte 

des politischen Selbstverständnisses und Diskurses und grenzt sich damit 

bewusst z. B. von deliberativen Ansätzen ab. Ein Verfahren, das darauf abzielt, 

möglichst viele Interessen und Ansichten zu konsolidieren lehnt sie grundlegend 

ab. Der Gehalt an subjektiver Wahrheit und genuin Politischem in den so 

durchgesetzten Projekten und Ideen wäre entsprechend gering. Ihr Modell des 

agonistischen Konflikts kann nur dann die notwendige Dynamik entfalten, wenn 

Subjekte in der Lage und willens sind, leidenschaftlich und kämpferisch für ihre 

subjektiven Vorstellungen einzutreten.  



 
15 

7. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT VOR ALLEM? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE 

EINES MÖGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN 

BLICK ZU NEHMEN? 

„Urteile, Identität und Hegemonien: Chantal Mouffes 

Betrachtung der radikalen Negativität“ 

Laut Chantal Mouffe ist der eigene Standpunkt und der damit verbundene Blick 

auf die Welt vor allem von dem geprägt, was in radikalen Demokratietheorien als 

radikale Negativität bezeichnet wird. Damit ist gemeint, dass man nie über einen 

inhärenten oder angeborenen Standpunkt verfügen kann, sondern dass sich 

dieser erst in Abgrenzung zu anderen Standpunkten herausbildet. Politische 

Identität entsteht also nur durch Abgrenzung nach außen, dasselbe gilt für 

Kollektive und Gruppen und eben auch für politische Urteile. Es geht also auch 

darum, sagen zu können: „Das wollen wir nicht!“, um Position beziehen und 

entsprechend (gegen-)handeln zu können. Menschen werden nicht von dem 

geprägt, was sie sind, sondern von dem, was sie umgibt und was sie nicht sind 

bzw. nicht sein wollen. Um zu dieser fundierten Abgrenzung und Verortung zu 

gelangen, empfiehlt es sich, aktiv am politischen Diskurs teilzunehmen. Wer weiß, 

was ihn oder sie umgibt, weiß auch, wo Abgrenzung notwendig ist und wo 

Gemeinsamkeiten bestehen. 

Geprägt wird man darüber hinaus von dem, was gerade als Status quo des 

gesellschaftlichen Zusammenlebens gilt. Obwohl in agonistischen Systemen alles 

strittig sein kann und sogar sollte, gibt es zu jeder Zeit Aspekte und Praktiken, die 

als „normal“ oder „natürlich“ angesehen werden. Mouffe spricht hier davon, dass 

sich gewisse Ideen und Praktiken „sedimentiert“ haben. Dies können z. B. 

gesellschaftliche Normen und Institutionen sein, aber auch politische Inhalte und 

Ziele. Auch diese sedimentierten Praktiken sind das Ergebnis politischen 

Handelns und agonistischer Auseinandersetzung, werden aber im Laufe der Zeit 



 
16 

verfestigt und weniger hinterfragt. Sie können sich auf die Art und Weise 

beziehen, wie in einem System gewirtschaftet wird, wie politische Partizipation 

stattfindet, aber auch darauf, welche Gruppen besonders mächtig sind und 

welche Gruppen und Strömungen vom politischen Handeln ausgeschlossen sind 

oder nicht profitieren. Auch heute wird oft vergessen, dass beispielsweise das 

Frauenwahlrecht hart erkämpft wurde und in Teilen Europas erst in der zweiten 

Hälfte des letzten Jahrhunderts Frauen an Wahlen teilnehmen durften. Zuvor war 

es gängige Praxis, sie vom politischen Prozess größtenteils auszuschließen. 

Genau so könnten andere Ideen und Praktiken in unserer Lebenswelt heute 

verfestigt scheinen, in Wahrheit jedoch streitbar und veränderbar sein – 

schließlich wird nicht umsonst seit Jahren auch in Deutschland über eine 

Absenkung des Wahlalters diskutiert.  

Wenn man ein möglichst freies Handeln und Urteilen anstrebt, ist es wichtig, sich 

dieser beiden Aspekte – also der Abgrenzung nach außen und dem Bewusstsein 

über den aktuellen Status Quo – bewusst zu werden und sie möglichst kritisch zu 

hinterfragen. Man kann sich also fragen, wie man zu seinem Standpunkt kommt, 

welche Alternativen es gibt und inwieweit man sich von diesen Alternativen 

abgrenzen kann und will. Dazu sollte man sich bewusst machen, in welchem 

System man lebt und politisch aktiv ist. Welche hegemonialen Strukturen und 

Ungleichheitssysteme sind zu beobachten bzw. werden als solche nicht mehr 

benannt? Wie profitiert man eventuell von diesen Strukturen oder wird 

benachteiligt und inwiefern beeinflussen diese Strukturen das eigene Denken 

und Handeln? Im agonistischen Modell ist kein politscher oder gesellschaftlicher 

Zustand „normal“ oder „natürlich“, wenn etwas als solches dargestellt wird, muss 

man aus Sicher der Agonistik und Chantal Mouffe wachsam sein. 

 

 



 
17 

8. IN REFERENZ AUF DIE ARBEITEN UND DAS DENKEN VON MOUFFE: 

WELCHE IMPULSE/RATSCHLÄGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE 

URTEILSBILDUNG ODER EIN „GUTES POLITISCHES URTEIL“ 

NENNEN/ABLEITEN? (WAS SOLLTE IM POLITISCHEN URTEIL 

BERÜCKSICHTIGT WERDEN? WAS WÄRE NICHT GUT? WAS MACHT EIN 

GUTES POLITISCHES URTEIL AUS?...)  

„Radikale Demokratie und politische Urteilsbildung: Kampf 
der Ideen und partizipative Handlungsoptionen“ 

Im Sinne der radikalen Demokratie ist ein politisches Urteil dann gut, wenn es 

politisch ist. Das heißt konkret, wenn nach Abwägung der vorliegenden Fakten 

und Tatsachen ein Standpunkt eingenommen wird – und zwar in relationaler 

Abgrenzung zu anderen. Diese Differenz ist ein zentrales Element der Agonistik, 

weshalb in einem politischen Urteil neben der Verortung des eigenen 

Standpunktes auch deutlich werden sollte, wovon man sich abzugrenzen 

versucht. In einem politischen Urteil muss es also nicht nur heißen „Das denke 

ich oder das will ich“, sondern auch „Das will ich nicht“. Ziel dieses Urteilsfindung 

sollte nicht sein, anschließend eine Konsolidierung der verschiedenen Punkte zu 

erreichen, sondern sein eigenes Urteil im Kampf gegen andere durchsetzen zu 

wollen. Der daraus resultierende Kampf konkurrierender Ideen ist für Mouffe 

„das Politische“. 

Ein weiterer wichtiger Aspekt, den Chantal Mouffe immer wieder betont, ist die 

affektive Bindung an politische Positionen und Überzeugungen. Ein politisches 

Urteil kann also durchaus leidenschaftlich und mit Nachdruck gefällt und 

vorgetragen werden. Dies bedeutet nicht, dass politische Urteilsbildung irrational 

oder rein emotional sein soll. Eine Prämisse des Agonismus ist jedoch die 

Annahme, dass die meisten politischen Streitfragen Ambiguitäten enthalten, die 

sich nicht logisch oder diskursiv auflösen lassen. Gerade deshalb sind die 

Überzeugungen der Subjekte so wichtig und dürfen nicht ignoriert werden. 



 
18 

Daran anknüpfend geht Chantal Mouffe auch davon aus, dass es nicht das Ziel 

politischen Handelns sein darf, politische Streitfragen und Konflikte in Form eines 

Konsenses zu lösen. Diese Annahme sollte sich auch in einem politischen Urteil 

im agonistischen Sinne widerspiegeln. Ein gutes politisches Urteil ist demnach 

gerade nicht ein Urteil, das möglichst viele unterschiedliche Positionen 

miteinander konsolidieren kann oder gar den Status quo argumentativ zu 

erhalten und zu rechtfertigen versucht, sondern ein Urteil, das nach Abwägung 

und Anerkennung der verfügbaren Informationen eine bestimmte Position 

vertreten kann, ohne in Frage zu stellen, dass entgegengesetzte Positionen 

genau so legitim vertreten werden dürfen. So wäre es für Mouffe durchaus 

legitim, im politischen Diskurs vehement und mit allen zur Verfügung stehenden 

Mittel für die deutliche Erhöhung des Mindestlohns zu argumentieren und zu 

kämpfen. Nicht legitim wäre es, Parteien und Menschen, die sich gegen eine 

Erhöhung positionieren, das Recht zur Teilhabe am politischen Diskurs generell 

abzusprechen.  

Radikale Demokratietheorien sind zudem sehr partizipativ und fordern ein hohes 

Maß an politischer Beteiligung von Bürgerinnen und Bürgern. Ein gutes 

politisches Urteil sollte, um dem Konzept einer agonistischen Demokratie gerecht 

zu werden, im besten Fall auch konkrete Handlungsspielräume aufzeigen. Dazu 

könnte beispielsweise gehören, wie man sich auf der Basis des eigenen Urteils 

politisch vernetzen kann, um die eigene Position umzusetzen, z. B. mit 

zivilgesellschaftlichen Akteuren, NGOs, aber auch innerhalb politischer 

Institutionen und Parteien. In den letzten Jahren widmet sich Mouffe zunehmend 

den aktuellen Herausforderungen der Klimakrise. Hier wäre ein politisches Urteil 

(z. B. „Wir brauchen einen ökologischen Umbau der Wirtschaft") bestenfalls mit 

entsprechenden Handlungsoptionen verbunden. Diese können zum einen auf 

der persönlichen Ebene liegen und entsprechende Veränderungen des eigenen 

Handelns beinhalten, etwa bezogen auf Konsumentscheidungen. Wichtiger ist 

für Mouffe jedoch die Übersetzung des Urteils in diskursive und partizipative 



 
19 

Elemente. Das Urteil muss also über möglichst effektive Kanäle kommuniziert 

werden, sei es durch die Teilnahme an Demonstrationen, durch die Mitgliedschaft 

in Parteien und Verbänden oder durch die Gründung von Vereinen zur 

Durchsetzung des politischen Urteils. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
20 

LITERATUR 

Laclau, Ernesto & Mouffe, Chantal (2006): Hegemonie und Radikale Demokratie. 

Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen Verlag.  

Mouffe, Chantal (2015): Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, 

Frankfurt am Main: Suhrkamp.  

Mouffe, Chantal (2015): Agonistik, Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.   

Mouffe, Chantal (2019): Für einen linken Populismus, Bonn: Bundeszentrale für 

politische Bildung. 

Oppelt, Martin (2014): Thinking the World Politically: an interview with Chantal 

 Mouffe, in: ZPTh Zeitschrift für Politische Theorie, Vol. 5(2), S. 263-

277. 

 


