BEGLEITTEXT
AUS DER PERSPEKTIVE VON

CHANTAL MOUFFE

VERFASST VON ALINA KAAP

INHALTSVERZEICHNIS

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/ GESELLSCHAFT? w.vcvieveveerereneeeereseereessressesesesnenes 1
2. 1ST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES PROBLEM UND DEFIZIT DER DEMOKRATIE ZU WERTEN?....vevveeveerienrenne. 4
3. Sind Quotierungen sinnvoll, um Gleichheitsdefizite auszugleichen? ...........cocoeiiinninenninenne. 6
4. Was sind zentrale Gruinde fir Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? ........ccccceeeeveveveererennes 8

5. Wie sollten wir mit Ambiguitdt und Ambivalenz im Bereich des Politischen bzw. der
GesellSChaft UMGENENT ..ottt s sttt s b st et esbesbe s b ebesbesseessensens 10

6. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch
UNTEISCREIARNT Lottt bbb b bbb sb e b 13

7. Was pragt unsere Sicht auf die Welt bzw. was pragt unseren Urteilsstandort vor allem? Und
was gilt es daher im Sinne eines moglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zu
NENIMIENT? <ttt sttt b e sttt b st e st et e st e bt st e st ea e e st e b e b et ent e bt e b e bententebesbesbententenesbesens 15

8. In Referenz auf die Arbeiten und das Denken von Mouffe: Welche Impulse/Ratschlage lassen
sich in Bezug auf politische Urteilsbildung oder ein ,Gutes politisches Urteil” nennen/ableiten?
(Was sollte im politischen Urteil berticksichtigt werden? Was ware nicht gut? Was macht ein
gutES POIItISCNES UItEIl @US?...) wuiuieieeieeiieieieieieieieie ettt s s a e s et et s s s s s e s s snaes 17

[ = (O ORI 20

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/ GESELLSCHAFT?

~Chantal Mouffes Konfliktmodell: Die Suche nach einer guten
Demokratie durch Anerkennung des Politischen und

Agonismus”

Zentrale Merkmale einer guten Demokratie sind fur Chantal Mouffe vor allem die
Anerkennung und der Umgang mit dem, was sie das Politische nennt. Mit diesem

Begriff wendet sich Mouffe gegen die von ihr wahrgenommene Annahme, Politik



beruhe heute auf Konsensen der Mitte und spiele sich jenseits von links und
rechts ab. Das Politische anzuerkennen, heil3t fur sie auch zu akzeptieren, dass
nicht in jedem Konflikt ein rationaler Konsens erzielt werden kann und soll. Sie
fordert vielmehr eine Orientierung am Konflikt, der Gegnerschaft und eine klare
Einteilung in Freund und Feind beinhaltet. Durch das Ringen um konfligierende
Ideen und Entwurfe und die politische Durchsetzung der so gewonnenen
Entscheidungen will sie eine Ruckkehr zum Politischen ermdglichen. Mouffe
fordert also mehr Streit und Konflikt in demokratischen Systemen - es kommt nur

darauf an, wie sie gelebt werden.

Eine ,gute Demokratie” nach Mouffe hatin diesem Zusammenhang verschiedene
Aufgaben zu erfullen. Voraussetzung des von ihr entworfenen agonistischen
Modells ist die Anerkennung des Politischen und darauf aufbauend die
Ermdglichung eines streitbaren Diskurses Uber politische Themen - auch Uber
solche, die bislang als konsensfahig galten. Strittig muss also alles sein, was die
Grundwerte von Freiheit und Gleichheit nicht generell in Frage stellt. Eine der
Hauptaufgaben von pluralistischen Demokratien besteht nach Mouffe darin, die
so entstehenden Antagonismen zu ,zédhmen” und in einen so genannten
Agonismus zu Uberfuhren. Konkret bedeutet dies in etwa, dass politische
Streitfragen zwar konflikthaft, aber in demokratisch geregelten Bahnen
ausgetragen werden sollen. Dazu bendtigt der Agonismus entsprechend
ausgestaltete demokratische Institutionen, die sicherstellen, dass ein echter
politischer Kampf stattfinden kann. Die sich daraus ergebenden
Momentaufnahmen sind nach Mouffe als politische Entscheidungen
anzuerkennen und umzusetzen, wodurch sie zu temporaren ,Hegemonien” in

unterschiedlichen Streitfragen werden.

Das agonistische Demokratiemodell ist dynamisch, weil in der agonistischen
Auseinandersetzung alte Hegemonien zerschlagen und neue errichtet werden -

es gibt also vorubergehend immer eine Gewinner- und eine Verliererseite.



Legitimitat erhalten Entscheidungen nach Chantal Mouffe auch dadurch, dass die
zunachst unterlegene Seite die Entscheidungen immer wieder anfechten kann.
Nur wer selbst Teil der hegemonialen Intervention sein kann, wird auch die
gegenhegemoniale Intervention akzeptieren, so Mouffe. In einem solchen Ansatz
sieht sie auch eine Losung fur die von ihr beobachtete Politikverdrossenheit in
liberal-demokratischen Gesellschaften. In einer guten Demokratie erkennt sich
eine Gesellschaft demnach trotz aller notwendigen Konflikte gegenseitig als
Gegner an, deren Grundwerte von Gleichheit und Freiheit es auch im Streit zu
respektieren gilt, und nicht als Feinde, die es zu vernichten gilt, um die eigenen
Vorstellungen durchzusetzen. Die Achtung dieser Werte ist ein weiteres Merkmal

guter Demokratien bzw. einer guten Gesellschaft.

Die fur das Konfliktmodell notwendige Spaltung der Gesellschaft liegt fur Mouffe
in der Vielfalt der Positionen und Interessen der Burgerinnen und Burger
begrundet. Eine  gute Demokratie  sollte  daher  ausreichende
Reprasentationsmaoglichkeiten fur alle Menschen in einer pluralen Gesellschaft
bieten. Nur so kénnen alle politischen Projekte hegemonial intervenieren und
ihre Interessen durchsetzen. Waren diese Reprasentationsvoraussetzungen nicht
gegeben - sei es auf parlamentarischer oder aul3erparlamentarischer Ebene -
kdnnten politische Entscheidungen niemals legitimiert werden. Neben der
institutionellen Ausgestaltung als Voraussetzung verfolgt Mouffe in ihrem Modell
auch einen partizipativen Ansatz. Dieser kdnne nur umgesetzt werden, wenn sich

die Burgerinnen und Burger vertreten fuhlen und eine echte Wahl haben.



2. IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES PROBLEM UND DEFIZIT DER DEMOKRATIE

ZU WERTEN?

~.ungleichheit und Demokratie: Chantal Mouffes

Agonistischer Ansatz"

Es kommt darauf an, wie man Ungleichheit definiert. Wie bereits erwahnt, sind
die Werte Freiheit und Gleichheit fir das agonistische Modell von Chantal Mouffe
unumstoBlich und gelten als Voraussetzung fur gelingende Demokratien.
Gleichheit bedeutet hier, dass alle BlUrger*innen als gleichwertig angesehen
werden, was bedeutet, dass sie in gleichem Mal3e das Recht haben, fur sich ein
gutes Leben erkampfen zu wollen und sich in gleichem Malie am politischen
Prozess und an Entscheidungen beteiligen kdnnen und sollen. Dass nicht alle
Menschen gleich sind oder gleich denken, ist eine Selbstverstandlichkeit, die
jeden Tag beobachtet werden kann und an sich auch nicht problematisch ist.
Gerade die Verschiedenheit der Menschen macht den Kern pluralistischer
Gesellschaften aus. Mouffe pladiert mit ihrem Modell der Agonistik dafur, die
Differenzen innerhalb eines Systems nicht langer in den Hintergrund zu rucken,
sondern stattdessen starker zu betonen und die daraus resultierenden Konflikte
auszutragen. Um einen wirklichen politischen Kampf austragen zu kénnen, muss
genau diese Ungleichheit in Bezug auf Interessen, Meinungen und politische
Positionen geférdert werden - die Ungleichheit an sich ist also nicht nur kein

Problem, sondern eine unabdingbare Voraussetzung fur alles Politische.

Problematisch ist, dass in vielen westlichen Demokratien gerade dieser politische
Kampf durch bestehende Ungleichheitssysteme und verfestigte Hegemonien
behindert wird und in einigen Fragen zum Stillstand kommt. Ungleichheit wird
dann zu einem Defizit der Demokratie, wenn es in ihr keine Ankntupfungspunkte
far alle unterschiedlichen politischen Positionen gibt. Ein System, in dem eine
bestimmte Position durch ihre Hegemonie in einem Diskurs den alleinigen

Anspruch auf Wahrheit erhebt, kann nach Mouffe nicht als vollstandig

4



demokratisch gelten. Hegemonie bestimmter Positionen und Ungleichheit im
politischen System hangen nach Mouffe insofern zusammen, als die Hegemonie
einer Position dazu fuhrt, dass gegensatzlichen Positionen die Mdglichkeit
genommen wird, sich in den politischen Diskurs einzubringen und sich gegen die
vormals hegemoniale Position durchzusetzen. Ungleichheit innerhalb eines
demokratischen Systems kann nur dann zu produktivem politischen Fortschritt
fuhren, wenn z. B. diejenigen, die strengere Umwelt- und Arbeitsschutzregeln im
internationalen Handel fordern, ebenso vertreten sind wie diejenigen, die sich fur
weitere Freihandelszonen und die Verlagerung von Produktionsstatten ins

Ausland aussprechen.

Ziel pluralistischer Demokratien sollte es deshalb nicht sein, alle Menschen gleich
zu machen, denn das ist unmoglich und wurde letztlich den Motor der Politik zum
Stillstand bringen. Ziel sollte vielmehr sein, dass Menschen nicht Idnger aufgrund
ihrer Ungleichheit benachteiligt oder an der politischen und gesellschaftlichen
Teilhabe gehindert werden, etwa durch mangelnde Reprasentation. Ohne
angemessene Reprasentation ist echte Demokratie unter den Bedingungen von
Ungleichheit laut Chantal Mouffe nicht moglich. Ihr partizipativer Ansatz sieht die
BUrgerinnen und Burger in der Pflicht, sich in bestehenden politischen und
zivilgesellschaftlichen Institutionen einzubringen und neue aufzubauen,
Gewerkschaften beizutreten und Vereine zu grinden, um diese
Ungleichheitssysteme aufzubrechen und gleichgesinnten Menschen, die aktuell

zu wenig Reprasentation erfahren, wieder Mitbestimmung zu ermadglichen.



3. SIND QUOTIERUNGEN SINNVOLL, UM GLEICHHEITSDEFIZITE
AUSZUGLEICHEN?

».Das Spannungsverhaltnis zwischen Demokratie und

Liberalismus am Beispiel von Quoten”

Chantal Mouffe beschaftigt sich zwar nicht direkt mit dem Thema Quoten, an
diesem Beispiel lassen sich jedoch einige interessante Spannungen in ihren
Theorien erkennen. In ihrem Modell der Agonistik versucht Mouffe, ein
Paradoxon aufzulésen, das sie in liberal-demokratischen Systemen sieht. Sie
betont, dass sowohl die liberale Tradition mit ihrer Betonung von Individualismus
und subjektiven Freiheiten als auch die demokratische Tradition mit ihrem
Streben nach Gleichheit und Volkssouveranitat fur das Funktionieren solcher
Systeme entscheidend sind. Diese beiden Traditionen lassen sich jedoch nie
vollstdndig miteinander in Einklang bringen. In westlichen Demokratien
Uberwiegt laut Mouffes Kritik haufig der Wettbewerb zugunsten der liberalen
Seite, was zu unzureichender Reprasentation und wachsender Ungleichheit

fuhren kann.

Als radikale Demokratietheoretikerin sieht sie die politische Arena als Ort des
Konflikts und der Aushandlung von Interessen. Konkrete Vorgaben fur die
Ausgestaltung liberal-demokratischer Systeme finden sich in ihren Schriften
allerdings kaum. Demokratische Institutionen sind fur sie einerseits Grundlage
eines agonistischen Systems, andererseits aber auch Gegenstand der Kritik und
Ausgangspunkt fur Forderungen nach Veranderung. Bezogen auf die
unzureichende Reprasentation bestimmter Gruppen durch das Unterliegen der
demokratischen Tradition kdnnte man argumentieren, dass die Position von
Chantal Mouffe durchaus mit der EinfUhrung von Quoten innerhalb dieser

Institutionen vereinbar ist.

6



Die Einfuhrung von Quoten kdnnte dazu beitragen, die hegemoniale Dominanz
bestimmter Gruppen und bestehende Ungleichheitssysteme in diesen
Institutionen aufzubrechen. Eine starkere politische Prasenz und Reprasentation
unterreprasentierter Gruppen kdnnte zu einer vielfaltigeren und inklusiveren
politischen Entscheidungsfindung beitragen. In Deutschland hat etwa ein Viertel
der Bevolkerung einen Migrationshintergrund, unter den
Bundestagsabgeordneten sind es 2021 etwa 11%, in den Landtagen
durchschnittlich etwa 7%. Frauen sind im Bundestag nach wie vor
unterreprasentiert, Juristinnen und Juristen hingegen Uberreprasentiert. Gerade
im Zuge der Klimakrise wird zudem immer starker deutlich, dass junge Menschen
als Leidtragende der Entwicklungen in den Parlamenten massiv
unterreprasentiert sind. Ein System wie das der Agonistik, das Reprasentation
und echten politischen Konflikt anstrebt, kann mit diesen Zahlen nicht zufrieden

sein.

Quoten sind aus Sicht radikaler Demokratietheorien sicher nicht das Mittel, um
das Problem fehlender Reprasentation zu I6sen, kénnen aber als ein moglicher
Ansatz gesehen werden. SchlieBlich konzentriert sich Mouffes Arbeit gerade nicht
ausschlieBlich auf Staat und Parlamente, sondern nimmt daruber hinaus auch
nicht-staatliche Akteure und zivilgesellschaftliche Gruppen in die Verantwortung
und betont deren Rolle im Kampf um die Diskurshoheit. Der Kampf um
Reprasentation kann demnach nicht allein Uber Quoten im institutionellen
Rahmen oder z. B. in Unternehmensvorstanden ausgetragen werden. Mouffe
fordert anstelle einzelner Forderungen nach etwa Quotierungen vor allem
Allianzen marginalisierter Gruppen. Ihr Begriff der Aquivalenzkette - also des
Zusammenschlusses marginalisierter Gruppen und Personen mit dem Ziel der
Emanzipation und der Durchsetzung ihrer Forderungen - entspricht zu grol3en

Teilen dem heute verwendeten Begriff der Intersektionalitat.



Wichtig ist jedoch, dass Mouffe das demokratische Paradoxon zwischen
Liberalismus und Demokratie nicht vollstdandig zugunsten der demokratischen
Tradition auflésen will. Innerhalb ihrer prozessorientierten Theorie gibt es
durchaus Raum fur liberale Stimmen, die aufgrund von Freiheitsbedenken gegen
die EinfUhrung von Quoten argumentieren. Wie immer sind diese Streitfragen fur
Mouffe nicht abschlieBend geklart, sondern Teil des agonistischen
Aushandlungsprozesses. Es geht darum, einen Raum fur konfliktreiche
Diskussionen zu schaffen, um eine lebendige und dynamische Demokratie zu

fordern.

4, WAS SIND ZENTRALE GRUNDE FUR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN)
DEMOKRATIEN?

~uUngleichheit in westlichen Demokratien: Mouffes Kritik am
Konsens der Mitte”

Als einen zentralen Grund fur Ungleichheit in westlichen Demokratien nennt
Chantal Mouffe die scheinbar alternativiose Dominanz eines 6konomischen
Modells als Konsens der Politik. Die gegenwartige Form der neoliberalen
Globalisierung werde nur selten in Frage gestellt und von vielen Menschen als
unbedingte Form moderner politischer Systeme angesehen. Die Agonistik lehnt
nicht die zeitweilige Hegemonie eines Wirtschaftsmodells an sich ab, sondern die
Tatsache, dass den Menschen vermittelt wird: ,Das ist das einzig madgliche
Wirtschaftsmodell”. Vielmehr handelt es sich laut Mouffe um eine Form der
Hegemonie im Wirtschaftssystem, neben der viele andere maglich sind. Wer soll
nun die Menschen vertreten, die dieses Modell zumindest in Frage gestellt sehen
wollen? All jene, die entweder nicht von diesem System profitieren oder sich
inhaltlich dagegen positionieren, sind aus Sicht der Agonistik und Chantal Mouffe
deutlich schlechter reprasentiert und finden derzeit  wenig

Identifikationsmoglichkeiten mit Teilen des politischen Spektrums. Auch sie

8



brauchen eine Form der politischen Identifikation, die sich zum einen durch
Anknupfungspunkte in einer pluralisierten Parteienlandschaft abseits des
neoliberalen Konsenses finden Idsst. Besonderes Augenmerk legt Mouffe
daruber hinaus auch auf die Notwendigkeit eines verstarkten Engagements und
der Organisation in gegenhegemonialen aul3erparteilichen Gruppen und
Bewegungen. Nur wenn diejenigen Stimmen erstarken, die die aktuelle
Hegemonie und den Status Quo in Frage stellen, kann laut Mouffe der Konsens
in der Mitte zugunsten echten politischen Fortschritts und einer Ausweitung von

Partizipationsmaoglichkeiten aufgebrochen werden.

Ein generelles Problem, das von radikalen Demokratietheorien als Wurzel der
heutigen Ungleichheitssysteme angesehen wird, ist also der Mangel an echten
Alternativen und die Orientierung am Konsens. In vielen Bereichen haben sich die
politischen Parteien so weit angenahert, dass Konflikte iUber Themen, die in einer
pluralisierten Gesellschaft kontrovers diskutiert werden sollten, ausbleiben. Dies
fuhrt zum einen dazu, dass der Konflikt als entscheidendes Element des
politischen Fortschritts fehlt, und zum anderen zu einem Mangel an
Identifikationsmoglichkeiten flir diejenigen, die sich von den vermeintlichen
Konsensen nicht vertreten fuhlen. Ein Beispiel hierfur ist die Entwicklung der
sozialdemokratischen Parteien Anfang der 2000er Jahre zu nennen. Laut Mouffe
hat unter anderem die SPD unter Gerhard Schrdder ihre sozialdemokratische
Opposition zugunsten einer neoliberalen Ausrichtung aufgegeben und damit
dem deutschen Parteiensystem weitere programmatische Anknupfungspunkte
entzogen. Eine ahnliche Entwicklung sieht sie beispielsweise im Vereinigten
Kdénigreich und der Labour-Regierung unter Tony Blair seit den spaten 1990er
Jahren. Auch die Regierungsarbeit in Form von grofBen Koalitionen in
Deutschland trug laut Mouffe zur Schwachung der politischen Streitkultur bei.
Der Konsens in der Mitte mache die daraus resultierende Politik und den
politischen Diskurs letztendlich zahnlos, Mouffe verwendet hier den Begriff ,post-

politisch”.



Diese Frustration bleibt natdrlich nicht ungenutzt, und vielerorts ist zu
beobachten, wie Demagogen daraus Kapital schlagen und scheinbare
Alternativen anbieten, die mit den Uberzeugungen von Freiheit und Gleichheit
unvereinbar sind. Die deutsche Parteienlandschaft =zeigt es: Die
rechtspopulistische und rechtsextreme "Alternative fur Deutschland" prasentiert
sich bewusst als einzige Alternative zu vermeintlichen Eliten und politischem
Establishment und suggeriert, dass nur mit ihrer Wahl wieder Bewegung in die
Politik kommt - eine Entwicklung, die nicht nur in Deutschland zu beobachten ist.
Das Wissen darum, dass die Realitat auch anders aussehen kénnte, darf laut
Mouffe nicht denen Uberlassen werden, die diese Hoffnung nur als Beigabe zu

einer illiberalen und menschenfeindlichen Politik prasentieren.

5. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITAT UND AMBIVALENZ IM BEREICH
DES POLITISCHEN BZW. DER GESELLSCHAFT UMGEHEN?

~Ambiguitiat und Ambivalenz in Chantal Mouffes politischer

Theorie”

Ambiguitat und Ambivalenz sind zentrale Begriffe in der politischen Theorie von
Chantal Mouffe. Ambiguitat bezieht sich auf die Mehrdeutigkeit politischer
Situationen und Ideen. Mouffe argumentiert, dass politische Konflikte nicht
vollstandig geldst werden kdnnen, da es zu allen Themen immer unterschiedliche
Ansichten und Interessen geben wird. Dies fuhrt zu Ambiguitat, die nicht
vermieden werden kann, sondern als naturlicher Bestandteil politischer
Auseinandersetzungen akzeptiert werden sollte. Obwohl Mouffe eine linke
Theoretikerin ist, unterscheidet sich ihre Theorie vom klassischen Marxismus vor
allem durch ihren Anti-Essentialismus. So kann die Agonistik nicht als Entfaltung

einer Geschichtslogik gesehen werden, sondern betont das Prozesshafte und

10



Kampferische und damit notwendigerweise auch das Uneindeutige und

Ambiguitaten.

Ambivalenz hingegen bezieht sich auf die Spannungen innerhalb politischer
Positionen. Mouffe betont, dass politische Identitaten nicht homogen oder durch
nur ein oder wenige Merkmale sind, sondern verschiedene Stréomungen
umfassen. Diese Ambivalenz ist produktiv, denn sie 6ffnet den Raum fur Dialog
und Verhandlung. In Mouffes Ansatz wird Ambivalenz nicht als Mangel gesehen,
sondern als Moglichkeit, politische Vielfalt und Pluralitat anzuerkennen und
wertzuschatzen. Durch die Anerkennung von Ambivalenz kdnnen politische
Debatten und demokratische Prozesse gestarkt werden, um eine Gesellschaft zu
schaffen, in der Meinungsvielfalt und demokratische Partizipation geférdert

werden.

Strebt man ein agonistisches und konfliktorientiertes System nach Mouffe an,
mussen Subjekte einerseits fur ihre jeweilige Interpretation der Wirklichkeit und
die damit verbundenen Uberzeugungen einstehen, gleichzeitig aber auch das
Recht der anderen Seite anerkennen, dies ebenfalls zu tun. Im Konflikt um
mehrdeutige Sachverhalte, in dem jede Position fur sich beansprucht, den
besseren Weg zu gehen, ist eine Spaltung des Volkes laut Mouffe unvermeidlich.
Diese darf nicht zu einem ungezahmten Antagonismus fuhren, in dem versucht
wird, den anderen auf die eine oder andere Weise zu vernichten. Genau das ist
die zugegebenermallen anspruchsvolle Aufgabe im Modell der Agonistik.
Auftretende Ambivalenzen mussen ausgehalten werden und durfen nicht zum
ungezahmten und kriegerischen Konflikt fuhren. Sie sollen bestenfalls
Gegnerschaft, aber keine Feindschaft erzeugen. Wenn jemand z. B. fur die
Nutzung sauberer Atomenergie pladiert, heil3t das nicht, dass er eine
Atomkraftgegnerin nicht als legitime politische Gegnerin betrachten kann.
Vielmehr muss er sich im freiheitlich-demokratischen Raum durch

Wahlentscheidungen und aktives Handeln in anderen politischen und



gesellschaftlichen Gruppen mit anderen Ideen auseinandersetzen. Nur wenn also
die Ambiguitaten des Politischen ausgehalten bzw. bearbeitet werden, ist es
maoglich, im gemeinsamen Raum wirklich konflikthaft zu diskutieren und zu

legitimen Entscheidungen zu kommen.

Der Begriff der Hegemonie wurde bereits erwahnt, auch gibt es Ambivalenzen
bzw. ambivalente Zustande, diese sollten als Chance gesehen werden. Denn eine
temporare Hegemonie bedeutet auch immer, dass es sozusagen eine Gewinner-
und eine Verliererseite gibt, dass sich bestimmte Ideen und Projekte nicht
durchsetzen konnten und unterdrtckt werden. Die politische Realitat ist also
immer ambivalent, weil die Verliererseite nicht einfach verschwindet und es
immer auch anders sein kdnnte. Die Erkenntnis, dass politische Realitat immer
ambivalent ist, kann daher auch ein Ansporn fur diejenigen sein, die sich mit dem
aktuell vorherrschenden Status quo nicht identifizieren kénnen und die
Notwendigkeit fur Veranderungen sehen. Am Beispiel der Entwicklung der
Debatte rund um Atomenergie lasst sich deutlich zeigen, wie sehr sich der Status
quo durch hegemoniale Interventionen seit den 1970er Jahren verandert hat. Seit
ihrer Erfindung hat sich die Debatte um die Atomenergie von anfanglicher
Begeisterung und Hoffnung auf eine saubere Energiequelle zu einer
kontroversen Auseinandersetzung uber Sicherheitsbedenken, Entsorgung
radioaktiver Abfalle und die Frage nuklearer Vernichtungswaffen entwickelt. Das
teilweise Wiedererstarken der AtomkraftbeflUrworter im Zuge der Klimakrise

unterstreicht diese Kontingenz.



6. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH
ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN?

~Chantal Mouffe: Die subjektive Wahrheit im politischen

Kontext”

Far Chantal Mouffe gibt es zunachst subjektive Wahrheiten und Urteile, die durch
soziale und politische Prozesse geformt werden. Ihr Wahrheitsbegriff spiegelt
ihre Betonung von Pluralismus, Kontingenz - also der mdglichen Veranderbarkeit
- und Konflikt in der politischen Arena wider. Argumentiert man mit Mouffe, so
geht man davon aus, dass die Wahrnehmung von Wahrheit in der Politik nicht
unabhangig von sozialen und politischen Bedingungen existiert. Wahrheit wird
durch bestehende Ungleichheits- und Machtverhaltnisse, politische
Auseinandersetzung und soziale Normen geformt und kann in verschiedenen
sozialen Kontexten variieren. Die Konstruktion von Wahrheit ist also nicht
statisch, sondern dynamisch und kontingent und muss von den Subjekten aus

gedacht werden.

Ein wesentlicher Aspekt von Mouffes Ansatz ist die Idee des Pluralismus. In
pluralistischen Gesellschaften gibt es unterschiedliche Meinungen, Perspektiven
und Interessen. Jeder Mensch hat seine eigene Wahrheit, die von seinen
Erfahrungen und seiner Identitdt gepragt ist. In Mouffes Vorstellung einer
pluralistischen Gesellschaft kann es keine absolute Wahrheit, geschweige denn
eine Wahrheit bezogen auf eine politische Streitfrage geben, die alle Perspektiven

umfasst. Gabe es diese, so ware der Pluralismus als solches nicht mehr denkbar.

Mouffe betont zudem den Einfluss von Macht auf die Konstruktion von Wahrheit.
In einer Gesellschaft, in der bestimmte Gruppen oder Akteure Uber privilegierte
Machtpositionen verfuigen, die immer weniger hinterfragt werden, kdnnen deren
Interessen und Sichtweisen dominant werden und damit die Wahrnehmung von

Wahrheit und von dem, was richtig und falsch ist, pragen. Ihre Wahrnehmung



wird zur Hegemonie im Diskurs, was ein Anfechten der entsprechenden
Ansichten und Wahrnehmungen von Wahrheit mit der Zeit immer schwerer

macht.

Um zu verhindern, dass in Feldern, in denen Uneindeutigkeit und Ambivalenz
herrscht, bestimmte Ansichten mit der Zeit zur ,absoluten Wahrheit” werden, ist
politischer Konflikt notwendig. Mouffe argumentiert, dass politischer
Widerspruch und Konflikt notwendig sind, um die Demokratie am Leben zu
erhalten und eben diese Hegemonien konstant anzufechten. In einem
demokratischen System ringen verschiedene politische Gruppen um die
Durchsetzung ihrer ganz eigenen Wahrheiten und Interessen. Der politische
Raum ist daher ein Ort der Konfrontation und des Aushandelns unterschiedlicher
Standpunkte. Mouffes Theorie impliziert, dass Wahrheit nicht einfach eine Frage
objektiver Erkenntnis ist, sondern auch das Ergebnis von Diskursen und
Machtausubung. Wie gesellschaftliche Wahrheit konstruiert wird, hangt von den
Interessen und Strategien entsprechender Akteure ab, die versuchen, ihre

eigenen Wahrheiten durchzusetzen.

Auf der subjektiven Ebene ist es aber durchaus maoglich, ein eigenes ,Richtig” und
.Falsch” zu definieren und damit zu einem subjektiven Wahrheitsverstandnis zu
gelangen. Mouffe betont gerade diese affektiven und leidenschaftlichen Aspekte
des politischen Selbstverstandnisses und Diskurses und grenzt sich damit
bewusst z. B. von deliberativen Ansatzen ab. Ein Verfahren, das darauf abzielt,
moglichst viele Interessen und Ansichten zu konsolidieren lehnt sie grundlegend
ab. Der Gehalt an subjektiver Wahrheit und genuin Politischem in den so
durchgesetzten Projekten und Ideen ware entsprechend gering. Ihr Modell des
agonistischen Konflikts kann nur dann die notwendige Dynamik entfalten, wenn
Subjekte in der Lage und willens sind, leidenschaftlich und kampferisch far ihre

subjektiven Vorstellungen einzutreten.

14



7. WAS PRAGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRAGT UNSEREN
URTEILSSTANDORT VOR ALLEM? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE
EINES MOGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN
BLICK ZU NEHMEN?

.Urteile, Identitat und Hegemonien: Chantal Mouffes

Betrachtung der radikalen Negativitat”

Laut Chantal Mouffe ist der eigene Standpunkt und der damit verbundene Blick
auf die Welt vor allem von dem gepragt, was in radikalen Demokratietheorien als
radikale Negativitat bezeichnet wird. Damit ist gemeint, dass man nie Uber einen
inharenten oder angeborenen Standpunkt verfigen kann, sondern dass sich
dieser erst in Abgrenzung zu anderen Standpunkten herausbildet. Politische
Identitat entsteht also nur durch Abgrenzung nach aul3en, dasselbe gilt fur
Kollektive und Gruppen und eben auch fur politische Urteile. Es geht also auch
darum, sagen zu kénnen: ,Das wollen wir nicht!”, um Position beziehen und
entsprechend (gegen-)handeln zu kénnen. Menschen werden nicht von dem
gepragt, was sie sind, sondern von dem, was sie umgibt und was sie nicht sind
bzw. nicht sein wollen. Um zu dieser fundierten Abgrenzung und Verortung zu
gelangen, empfiehlt es sich, aktivam politischen Diskurs teilzunehmen. Wer weil3,
was ihn oder sie umgibt, weil3 auch, wo Abgrenzung notwendig ist und wo

Gemeinsamkeiten bestehen.

Gepragt wird man daruber hinaus von dem, was gerade als Status quo des
gesellschaftlichen Zusammenlebens gilt. Obwohl in agonistischen Systemen alles
strittig sein kann und sogar sollte, gibt es zu jeder Zeit Aspekte und Praktiken, die

|ll

als ,normal” oder ,natirlich” angesehen werden. Mouffe spricht hier davon, dass
sich gewisse Ideen und Praktiken ,sedimentiert” haben. Dies kdénnen z.B.
gesellschaftliche Normen und Institutionen sein, aber auch politische Inhalte und
Ziele. Auch diese sedimentierten Praktiken sind das Ergebnis politischen

Handelns und agonistischer Auseinandersetzung, werden aber im Laufe der Zeit

15



verfestigt und weniger hinterfragt. Sie kdonnen sich auf die Art und Weise
beziehen, wie in einem System gewirtschaftet wird, wie politische Partizipation
stattfindet, aber auch darauf, welche Gruppen besonders machtig sind und
welche Gruppen und Strdmungen vom politischen Handeln ausgeschlossen sind
oder nicht profitieren. Auch heute wird oft vergessen, dass beispielsweise das
Frauenwahlrecht hart erkampft wurde und in Teilen Europas erst in der zweiten
Halfte des letzten Jahrhunderts Frauen an Wahlen teilnehmen durften. Zuvor war
es gangige Praxis, sie vom politischen Prozess grof3tenteils auszuschliel3en.
Genau so konnten andere Ideen und Praktiken in unserer Lebenswelt heute
verfestigt scheinen, in Wahrheit jedoch streitbar und veranderbar sein -
schlieBlich wird nicht umsonst seit Jahren auch in Deutschland Uber eine

Absenkung des Wahlalters diskutiert.

Wenn man ein mdglichst freies Handeln und Urteilen anstrebt, ist es wichtig, sich
dieser beiden Aspekte - also der Abgrenzung nach auf3en und dem Bewusstsein
Uber den aktuellen Status Quo - bewusst zu werden und sie moglichst kritisch zu
hinterfragen. Man kann sich also fragen, wie man zu seinem Standpunkt kommt,
welche Alternativen es gibt und inwieweit man sich von diesen Alternativen
abgrenzen kann und will. Dazu sollte man sich bewusst machen, in welchem
System man lebt und politisch aktiv ist. Welche hegemonialen Strukturen und
Ungleichheitssysteme sind zu beobachten bzw. werden als solche nicht mehr
benannt? Wie profitiert man eventuell von diesen Strukturen oder wird
benachteiligt und inwiefern beeinflussen diese Strukturen das eigene Denken
und Handeln? Im agonistischen Modell ist kein politscher oder gesellschaftlicher
Zustand ,normal” oder ,naturlich”, wenn etwas als solches dargestellt wird, muss

man aus Sicher der Agonistik und Chantal Mouffe wachsam sein.

=
(o))



8. IN REFERENZ AUF DIE ARBEITEN UND DAS DENKEN VON MOUFFE:
WELCHE IMPULSE/RATSCHLAGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE
URTEILSBILDUNG ODER EIN ,GUTES POLITISCHES URTEIL"
NENNEN/ABLEITEN?  (WAS  SOLLTE IM  POLITISCHEN  URTEIL
BERUCKSICHTIGT WERDEN? WAS WARE NICHT GUT? WAS MACHT EIN
GUTES POLITISCHES URTEIL AUS?...)

~Radikale Demokratie und politische Urteilsbildung: Kampf
der Ideen und partizipative Handlungsoptionen”

Im Sinne der radikalen Demokratie ist ein politisches Urteil dann gut, wenn es
politisch ist. Das heildt konkret, wenn nach Abwagung der vorliegenden Fakten
und Tatsachen ein Standpunkt eingenommen wird - und zwar in relationaler
Abgrenzung zu anderen. Diese Differenz ist ein zentrales Element der Agonistik,
weshalb in einem politischen Urteil neben der Verortung des eigenen
Standpunktes auch deutlich werden sollte, wovon man sich abzugrenzen
versucht. In einem politischen Urteil muss es also nicht nur heil3en ,Das denke
ich oder das will ich”, sondern auch ,Das will ich nicht”. Ziel dieses Urteilsfindung
sollte nicht sein, anschliel3end eine Konsolidierung der verschiedenen Punkte zu
erreichen, sondern sein eigenes Urteil im Kampf gegen andere durchsetzen zu
wollen. Der daraus resultierende Kampf konkurrierender Ideen ist fur Mouffe

,das Politische”.

Ein weiterer wichtiger Aspekt, den Chantal Mouffe immer wieder betont, ist die
affektive Bindung an politische Positionen und Uberzeugungen. Ein politisches
Urteil kann also durchaus leidenschaftlich und mit Nachdruck gefallt und
vorgetragen werden. Dies bedeutet nicht, dass politische Urteilsbildung irrational
oder rein emotional sein soll. Eine Pramisse des Agonismus ist jedoch die
Annahme, dass die meisten politischen Streitfragen Ambiguitaten enthalten, die
sich nicht logisch oder diskursiv auflésen lassen. Gerade deshalb sind die

Uberzeugungen der Subjekte so wichtig und dirfen nicht ignoriert werden.

17



Daran anknupfend geht Chantal Mouffe auch davon aus, dass es nicht das Ziel
politischen Handelns sein darf, politische Streitfragen und Konflikte in Form eines
Konsenses zu l6sen. Diese Annahme sollte sich auch in einem politischen Urteil
im agonistischen Sinne widerspiegeln. Ein gutes politisches Urteil ist demnach
gerade nicht ein Urteil, das mdglichst viele unterschiedliche Positionen
miteinander konsolidieren kann oder gar den Status quo argumentativ zu
erhalten und zu rechtfertigen versucht, sondern ein Urteil, das nach Abwagung
und Anerkennung der verfugbaren Informationen eine bestimmte Position
vertreten kann, ohne in Frage zu stellen, dass entgegengesetzte Positionen
genau so legitim vertreten werden durfen. So ware es fur Mouffe durchaus
legitim, im politischen Diskurs vehement und mit allen zur Verfigung stehenden
Mittel fur die deutliche Erhéhung des Mindestlohns zu argumentieren und zu
kampfen. Nicht legitim ware es, Parteien und Menschen, die sich gegen eine
Erhéhung positionieren, das Recht zur Teilhabe am politischen Diskurs generell

abzusprechen.

Radikale Demokratietheorien sind zudem sehr partizipativ und fordern ein hohes
MalR an politischer Beteiligung von Burgerinnen und Burgern. Ein gutes
politisches Urteil sollte, um dem Konzept einer agonistischen Demokratie gerecht
zu werden, im besten Fall auch konkrete Handlungsspielraume aufzeigen. Dazu
kdnnte beispielsweise gehdren, wie man sich auf der Basis des eigenen Urteils
politisch vernetzen kann, um die eigene Position umzusetzen, z.B. mit
zivilgesellschaftlichen Akteuren, NGOs, aber auch innerhalb politischer
Institutionen und Parteien. In den letzten Jahren widmet sich Mouffe zunehmend
den aktuellen Herausforderungen der Klimakrise. Hier ware ein politisches Urteil
(z. B. ,Wir brauchen einen 6kologischen Umbau der Wirtschaft") bestenfalls mit
entsprechenden Handlungsoptionen verbunden. Diese kénnen zum einen auf
der personlichen Ebene liegen und entsprechende Veranderungen des eigenen
Handelns beinhalten, etwa bezogen auf Konsumentscheidungen. Wichtiger ist

fir Mouffe jedoch die Ubersetzung des Urteils in diskursive und partizipative

18



Elemente. Das Urteil muss also Uber moglichst effektive Kanale kommuniziert
werden, sei es durch die Teilnahme an Demonstrationen, durch die Mitgliedschaft
in Parteien und Verbanden oder durch die Grundung von Vereinen zur

Durchsetzung des politischen Urteils.



LITERATUR

Laclau, Ernesto & Mouffe, Chantal (2006): Hegemonie und Radikale Demokratie.

Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen Verlag.

Mouffe, Chantal (2015): Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion,

Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Mouffe, Chantal (2015): Agonistik, Bonn: Bundeszentrale fur politische Bildung.
Mouffe, Chantal (2019): Fur einen linken Populismus, Bonn: Bundeszentrale fir
politische Bildung.

Oppelt, Martin (2014): Thinking the World Politically: an interview with Chantal
Mouffe, in: ZPTh Zeitschrift fir Politische Theorie, Vol. 5(2), S. 263-
277.

N



