BEGLEITTEXT
AUS DER PERSPEKTIVE VON

JACQUES RANCIERE

VERFASST VON CHRISTIAN LEONHARDT

INHALTSVERZEICHNIS

1. WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE? ....ccciuieeiuieeriteenireeerteereeesneeseneeeseeesreessneessnnens 1

2. Wie sollten wir mit Ambiguitat (Pluralismus, Mehrdeutigkeit, Widerspruchlichkeit) im Bereich
des POlItISCNEN UMGENENT ...ttt ettt be st et be b eens 5

3. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch
UNEEISCREIARNT ittt b e bbb bbb 9

4. Was pragt unsere Sicht auf die Welt bzw. was pragt unseren Urteilsstandort? .........ccceceeveueeee. 12

5. Welche Impulse lassen sich mit Ranciére fir die politische Urteilsbildung und/oder fir gute
POIitiSChe Urtile @bI@ITENT ..ottt sttt st 16

[ = (U SR 22

1. WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE?

FUr Jacques Ranciéres ist Demokratie kein institutionelles System oder eine
gesellschaftliche Ordnung, sondern ein Moment gesellschaftlicher Veranderung.
Um das zu verstehen, muss man allerdings zunachst wissen, was Ranciére unter
Gleichheit und Politik versteht. Zunachst zur Gleichheit: Diese ist nicht etwas, das
zum Menschsein jeder*jedes Einzelnen dazugehort, was also im menschlichen
Wesen verankert ware, sondern was sich in Beziehungen zwischen Menschen
zeigen kann - oder auch nicht. Denn in der Regel sind menschliche Beziehungen
von Ungleichheit gepragt, gerade wenn sie auf ,Dauer gestellte” gesellschaftliche
Beziehungen sind. Aus Ranciéres Sicht ist das zunachst nichts zu Beklagendes, da
Ungleichheit nicht an sich Unrecht oder Unterdrickung bedeutet. Es heil3t
lediglich, dass Unterscheidungen zwischen Dingen eingefuhrt werden: zwischen

Tischen und Stuhlen, Wegen und Abgrinden. Durch die Unterscheidung werden



den jeweiligen Dingen Funktionen, Positionen und Identitaten zugewiesen: auf
Stuhlen sitzt man und auf Tischen isst man (und nicht umgekehrt); auf Wegen
geht man und man sollte vermeiden, den Weg zu verlassen, um nicht in den
Abgrund zu fallen. Ohne eine Aufteilung der Welt - also dann, wenn sich nichts
voneinander unterschiede und daher alles gleich ware - kénnten wir nichts
erkennen und nichts wissen: Wir kdénnten den Weg nicht vom Abgrund
unterscheiden. Ranciére (Ranciéere 2008: 31) spricht diesbezlglich von
Aufteilungen des Sinnlichen, d. h. von verschiedenen Arten und Weisen, wie wir
durch Ungleichmachung eine sinnlich wahrnehmbare und kognitiv sinnvolle Welt
schaffen. Die Aufteilung des Sinnlichen ist so gesehen eine Ordnung der
Wahrnehmungsweisen, die den Dingen ihren Ort in einer Ordnung zuweist und
sie ins Verhaltnis zu anderen Dingen setzt. Diese Ungleichmachung geschieht
auch in Bezug auf die Menschen und ihren ,Platz” in einer Gesellschaft. Ranciéere

versteht diese Aufteilung daher als

eine Ordnung der Korper, die die Aufteilung unter den Weisen des
Machens, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens
bestimmt, die dafur zustandig ist, dass diese Koérper durch ihren
Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind [...]

(Ranciére 2002: 41).

Jegliche Form von Kollektivitat (egal ob sie zwei Individuen oder eine
Millionengesellschaft umfasst) bringt ihre Formen der Aufteilung und
Unterscheidung mit sich. Gleichheit ist nun bei Ranciere das Fehlen oder
Ignorieren der Aufteilung und Unterscheidungen. Sie ist damit also weder etwas
essentiell menschliches oder gutes, noch eine moralische oder ethische
Forderung. Im Gegenteil: Da jede Form von Kollektivitat immer Aufteilungen
erfordert, kann es auch keine Gesellschaft der Gleichheit geben. Gleichheit ist

lediglich das Fehlen eines Mal3es der Unterscheidung.



Das heil3t aber auch, dass es nicht nur eine, sondern viele Aufteilungen gibt, und
dass sich die Art und Weise, wie, wo und was aufgeteilt wird, verandern kann.
Diese Momente der Veranderung nennt Ranciére Politik. Politik bezeichnet fur ihn
jene Handlungen, die zu einem Bruch mit der vorherrschenden Aufteilung des
Sinnlichen fuhren, das hei3t mit dem, was wahrgenommen und fur andere
verstandlich gesagt werden kann (Ranciére 2002: 41; 2008: 32). Wie ein solcher
Bruch zustande kommt, diskutiert Ranciére insbesondere in Bezug auf das
Sprechen: Wer kann in einer bestimmten Aufteilung wo und wann was sagen?
Wenn der FDP-Vorsitzende Christian Lindner (2019) beispielsweise ,Fridays For
Future“-Aktivist*innen vorwirft, sie seien unfahig, globale Zusammenhange, das
technisch Sinnvolle und das 6konomisch Machbare zu begreifen, und meint, dies
sei eine Sache fur Profis, dann spricht er damit eine Aufteilung des Sinnlichen aus,
in der Schiler*innen nichts zu Klimapolitik (oder zu Politik im Allgemeinen) zu
sagen hatten, da sie nicht ,Profis” seien, also (noch) nicht die nétige Erfahrung
und das ndtige Wissen besitzen, studiert oder eine lange Polit-Karriere hinter sich
haben. Allerdings kann man sagen, dass die anhaltende Prasenz der gesamten
Klimabewegung zeigt, dass Schuler*innen sehr wohl wissenschaftliche Studien
lesen und interpretieren kénnen und durchaus in der Lage sind, sich in dem zu
bewegen, was man als politisches Tagesgeschaft bezeichnet. Sie konstituieren
sich als politische Subjekte und demonstrieren damit ihre Gleichheit mit
denjenigen, die sie ihnen absprechen und sie als idealistische, aber noch
unwissende Kinder darstellen wollen. Die Demonstration der Gleichheit besteht
also nicht darin, dass die jungen Klimaaktivist*innen zu Politiker*innen wie
Christian Lindner werden, sondern dass sie wie diese sich die Kompetenz und das
Wissen aneignen, das notig ist, um uber Klima und Politik im Allgemeinen zu
befinden. Indem sie sich zu Gleichen erklaren, machen sie die Idee der Aufteilung
und Zuordnung in Menschen mit und ohne politische Kompetenz zunichte. Eine
solche Demonstration der Gleichheit, die mit der vorherrschenden Aufteilung

bricht, indem sie versucht, deren Ungultigkeit zu zeigen, nennt Ranciére Politik.



Demokratie ist fur Ranciere eng mit einer solchen Demonstration der Gleichheit,
also rancierescher Politik, verbunden. Demokratie ist diesem Verstandnis nach all
das nicht, was wir ,normalerweise” darunter verstehen: Sie ,ist nicht die
parlamentarische Herrschaftsform oder der Rechtsstaat [...], kein Zustand des
Sozialen, die Herrschaft des Individualismus oder die der Massen” (Ranciére
2002: 108); sie ist ,weder eine zu regierende Gesellschaft noch eine Regierung
durch die Gesellschaft” (Ranciére 2011: 54). Jegliche Form von Herrschaft und
Regierung - das heil3t, jegliche Form von Gesellschaft, Kollektivitat, Ordnung etc.,
und sei sie noch so freiheitlich, gerecht und egalitar - ist eine Art und Weise der
Aufteilung der Gesellschaft. Die Menschen im antiken Griechenland haben das
arche genannt. Ranciere verweist in diesem Zusammenhang darauf, dass
Demokratie als Schimpfwort von ihren Kritikern - wie Platon oder Aristotelis -
erfunden wurde. Diese sahen die ,Ungeheuerlichkeit” der Demokratie darin, dass
in ihr jede*r Beliebige - also nicht notwendig die ,Besten” (Schlauesten,
Tugendhaftesten oder Reichsten) zu allem etwas sagen konnte (Ranciére 2002:
19ff.). Demos, das Volk, das sind irgendwie alle, aber immer auch die, die Ubrig
bleiben. Eine Professor*in oder ein*e Politiker*in ist Teil der Gesellschaft, aber
eben auch mit einer zusatzlichen Kompetenz ausgestattet, die sie*ihn auf die ein
oder andere Art und Weise zum Regieren auszeichnet. Vom demos sind
insbesondere die, die Ubrigbleiben, eben weil sie wie alle anderen sind, sich aber
nicht durch besondere Kompetenzen oder Eigenschaften auszeichnen. Die
Demo_kratie, die Herrschaft des demos, ist also die Herrschaft der Beliebigen,
derjenigen, die keine besonderen Kompetenzen zum Herrschen und Regieren
besitzen. In diesem Sinne ist eine demokratische Regierung ,eine anarchische
,Regierung’, die auf nichts anderem grundet als auf dem Fehlen jedes
Herrschaftsanspruches” (Ranciére 2011: 46). Sie fallt damit mit dem zusammen,
was Ranciére unter Politik versteht: Demokratie ist eine ,Seinsweise des
Politischen [...,] der Name einer singularen Unterbrechung [der] Ordnung”

(Ranciére 2002: 108). Zusammengefasst ist der politische Bruch das Moment, in

4



dem die Ubliche Art und Weise, Gesellschaft oder Politik zu denken, infrage
gestellt und neu daruber gestritten wird, was Uberhaupt verhandelt werden
kann, von wem und wie. Demokratie bezeichnet dann die
offentliche/gemeinsame Behandlung dieser Fragen. Im Sinne eines solchen
Demokratieverstandnisses ist eine gute Aufteilung also diejenige, die am ehesten
Demonstrationen der Gleichheit und politische Momente zulasst (Ranciére 2002:
42). Eine gute demokratische Regierung ist daher diejenige, ,die das Regieren

nicht begehrt” (Ranciere 2011: 48).

2. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITAT (PLURALISMUS,
MEHRDEUTIGKEIT, = WIDERSPRUCHLICHKEIT) IM BEREICH DES
POLITISCHEN UMGEHEN?

Eine politische Handlung besteht flr Ranciere darin, dass sie in einem Bereich der
vermeintlichen Eindeutigkeit und Selbstverstandlichkeit Mehrdeutigkeit und
Widerspruchlichkeit einfuhrt. Politik bedeutet fur Ranciére immer auch Dissens
und Streit aufgrund von sich widersprechenden Mehrdeutigkeiten. Hinweise
oder konkrete Vorschlage, wie man im Allgemeinen mit Ambiguitat umgehen
sollte, gibt Ranciére jedoch nicht. Deswegen ist die folgende Rekonstruktion eher

eine aneignende Interpretation.

FUr die Beantwortung der Frage muss man zundchst wissen, was der Begriff
Politik fur Ranciere bedeutet und warum er Mehrdeutigkeit und Dissens
verknupft. Dafur ist es wiederum wichtig zu wissen, was Ranciére mit der
Aufteilung des Sinnlichen meint. Wir kdnnen uns nur in der Welt bewegen, wenn
wir sie aufteilen, wenn wir das eine vom anderen unterscheiden koénnen:
zwischen Tischen und Stuhlen, Wegen und Abgrinden, Gerduschen und
Sprechen. Durch die Unterscheidung werden den jeweiligen Dingen Funktionen,

Positionen und Identitaten zugewiesen: auf Stuhlen sitzt man und auf Tischen isst



man (und nicht umgekehrt); auf Wegen geht man und man sollte vermeiden, den
Weg zu verlassen, um nicht in den Abgrund zu fallen; Baume sprechen nicht mit
uns, wenn der Wind in ihren Blattern rauscht, doch wenn andere Menschen ihre
Muander 6ffnen und Worte formulieren, tuen sie genau das. Ohne eine Aufteilung
der Welt - also dann, wenn alles gleich ware - kénnten wir nichts erkennen und
nichts wissen: Wir kdnnten uns nicht bewegen, weil wir nicht zwischen Weg und
Abgrund unterscheiden kdénnen, nicht sprechen oder hdren, weil wir den
Unterschied zwischen den Lauten und Woértern nicht kennen. Da wir die Welt um
uns herum identifizieren, indem wir sie mit unseren Sinnen ,sinnvoll”
wahrnehmen, spricht Ranciére (2008: 31) von der Aufteilung des Sinnlichen. Die

Aufteilung des Sinnlichen ist also eine Ordnung der Wahrnehmungsweisen, die

den Dingen ihren Anteil an und ihren Ort in einer Ordnung zuweist. Sie ist

eine Ordnung der Korper, die die Aufteilung unter den Weisen des
Machens, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens
bestimmt, die dafur zustandig ist, dass diese Koérper durch ihren
Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind [...]

(Ranciére 2002: 41).

Jegliche Form von Kollektivitdat (egal ob sie zwei Individuen oder eine
Millionengesellschaft umfasst) bringt nun ihre Formen der Aufteilung und
Unterscheidung mit sich. Da es historisch und kulturell unterschiedlichste
Formen von Kollektivitat gibt, gibt es auch die unterschiedlichsten Aufteilungen.
Das bedeutet, dass es die unterschiedlichsten Zuweisungen von Anteilen an einer
Aufteilung gibt und, dass sich die die Art und Weise, wie, wo und was aufgeteilt

wird, immer verandern kann.

Diese Momente der Veranderung nennt Ranciere Politik. Politik bezeichnet fur
Ranciéere jene Handlungen, die zu einem Bruch mit der Aufteilung des Sinnlichen
fuhren, das heil3t mit dem, was als bedeutungsvoll wahrgenommen und fur

andere verstandlich gesagt werden kann (Ranciere 2002: 41; Ranciére 2008: 32).

6



Wie ein solcher Bruch zustande kommen kann, diskutiert Ranciere insbesondere
in Bezug auf Sprechen: der Frage, wer in einer Aufteilung wo und was sagen kann.
Wenn der FDP-Vorsitzende Christian Lindner (2019) beispielsweise ,Fridays For
Future”(FFF)-Aktivist*innen vorwirft, sie seien unfahig, globale Zusammenhange,
das technisch Sinnvolle und das 6konomisch Machbare zu begreifen, und meint,
dies sei eine Sache fur Profis, dann spricht er damit eine Aufteilung des Sinnlichen
aus, in der Schuler*innen und Schiiler nichts zu Klimapolitik (oder zu Politik im
Allgemeinen zu) sagen hatten, da sie nicht ,Profis” sein, also (noch) nicht die
noétige Erfahrung und das nétige Wissen besitzen, studiert oder eine lange Polit-
Karriere hinter sich haben. Die FFF-Aktivist*innen haben, wie Ranciére sagen
wurde, als Schuler*innen keinen Anteil an der Aufteilungen des Sinnlichen als
sprechende Wesen - sie sind zwar Teil der Gesellschaft und haben an ihr teil, aber
eben nicht als sprechende und damit politische Wesen. Sie sind ein Teil der
Anteillosen. Im Sinne dieser Aufteilung beschweren sie sich sicherlich Gber zu viele
Hausaufgaben (wie alle Schiler*innen vor ihnen) und das kénnen sie vermutlich
auch mit kraftigen Worten ausdricken. Aber das ist nur Geschrei, emotionaler
Ausdruck eines Unwillens, kein verntnftiger Beitrag zu einer sinnvollen Debatte,
in der klar werden wirde, dass es u. a. die Hausaufgaben sind, die es den FFF-
Aktivist*innen in Zukunft vielleicht ermdglichen werden, etwas zur Debatte Uber
Klimapolitik beizutragen. Was Lindner macht, ist die FFF-Aktivist*innen nicht als
politisches Wesen anzuerkennen, und jemanden nicht als politisches Wesen
anzuerkennen, heil3t fir Ranciére zuerst ,nicht zu verstehen, was er sagt, nicht zu
horen, dass es eine Rede ist, die aus seinem Mund kommt" (Ranciére 2008: 34).
Bekanntermallen sprechen aber die FFF-Aktivist*innen (trotzdem) und sie
werden auch teilweise gehort. Diese (Sprech-)Situation, in dem es einen Streit um
das Erscheinen eines politischen Subjektes geht - also einen Streit zwischen
denjenigen, fur die die FFF-Aktivist*innen idealistische, unwissende Kinder sind,
und denjenigen, die sprechen, obwohl sie keine Kompetenz dazu haben - nennt

Ranciére (2002: 9) ,,Unvernehmen”. Insofern ist Politik bei Ranciére immer mit



Mehrdeutigkeit und Uneindeutigkeit verbunden, weil es im politischen Moment

immer um den Streit zwischen einer Aufteilung und ihrer Infragestellung geht.

Einige haben nun von hier aus argumentiert, es lieRe sich daraus eine Ethik des
politischen Handelns ableiten, die auf Vertrauen, Solidaritat und Gewaltlosigkeit
beruhen musste (May 2007). Andere haben sich gefragt, ob es nicht auch eine
gute ,Politik” der Aufteilung geben kénnte (Chambers 2011; Arditi 2019). Ein
Umgang mit Mehrdeutigkeit und Widersprichlichkeit wird zwar auch hier
impliziert, aber nicht konkretisiert. Hier mdchte ich daher folgendes vorschlagen:
Carolin Zieringer und ich (2020: 173f.) haben darauf hingewiesen, dass wir alle in
Beziehungen zu anderen stehen und dass wir alle nicht nur eine Identitat haben
(wir sind nicht ausschlie3lich FDP-Vorsitzende oder Schiler*in). Die Aufteilung
des Sinnlichen kann man also als eine Aufteilung von Beziehungen und den Bruch
mit ihr (die Politik) als eine Transformation von Beziehungen begreifen. Die
Antwort auf die Frage nach dem Umgang mit Ambiguitat liegt dann in der Frage
danach, wie wir unsere Beziehungen organisieren wollen. Wenn jemanden nicht
als ein politisches Wesen erkennen heil3t, sie*ihn nicht als sprechendes Wesen
anzuerkennen, dann geht es vielleicht darum, zu versuchen, Beziehungen
einzugehen, in denen einerseits immer wieder die Frage ,Wer kann was zu was
sagen?” gestellt werden kann und andererseits darum, die eigene Position zu
hinterfragen, zu prufen, ob man nicht gerade jemanden ,das Wort aus dem Mund
nimmt"”. Eine solche Vorstellung von einem Umgang mit Ambiguitat ist allerdings
von einer liberalen Vorstellung der Pluralitat und dem marketplace of ideas als
auch von einer hyper-harmonischen Vorstellung einer befriedeten Gesellschaft
abzugrenzen. Basiert der liberale Begriff von Pluralitdt gerade auf einer
Vorstellung von festen, abgrenzbaren und reprasentativen gesellschaftlichen
Interessens- und Kulturgruppen und leugnet der (Vulgéar-)Individualismus des
marketplace of ideas den gesellschaftlichen Zusammenhang generell, besteht die

Idee der Politik bei Ranciére gerade in dem Uberschreiten und der Emanzipation



von diesen Grenzen. Und dieses Uberschreiten - und damit Politik - ist, wie

gesagt, immer konflikthaft und eben nicht harmonisch.

3. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH
ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN?

Das Thema Wahrheit und die Frage, ob es Richtig und Falsch gibt, spielen fur
Ranciere kaum eine Rolle. Das Folgende ist also eher eine aneignende
Interpretation als eine Rekonstruktion von Ranciéres Uberlegungen. Ranciére
(2012) scheint hier in der Tradition Michel Foucaults zu stehen, indem er nicht so
sehr danach fragt, was Wahrheit und was wahr ist, sondern wie eine Wahrheit
oder Wissen produziert wird, und dieses Wissen dann dort aufzufinden versucht,
wo es tatsachlich wirkt. Entwickelt Foucault (1974; 1981) an dieser Stelle eine
komplexe Diskurs- und Wissenschaftstheorie, interessiert sich Ranciére mehr fur
die Literaritat von Wahrheit und Wissen - also, wie sich bestimmte Diskurse
(bspw. Uber Fakten) von Literatur, die ,nur” etwas erzahlt und mitunter fiktional
ist, abgrenzen und wie sie dadurch ihren Anspruch, etwas Wahres zu sagen, zu
etablieren versuchen. Diese Wahrheitsdiskurse besadlien aber selbst eine

literarische Form. Ranciére (2015 [1992]: 27) nennt das die ,Poetik des Wissens".

Ranciéres Begriff des Erzahlens hangt dabei damit zusammen, was er die
Aufteilung des Sinnlichen nennt. Wir kbnnen uns nur in der Welt bewegen, wenn
wir sie aufteilen, wenn wir das eine vom anderen unterscheiden koénnen:
zwischen Tischen und Stuhlen, Wegen und Abgrinden, Gerduschen und
Sprechen. Durch die Unterscheidung werden den jeweiligen Dingen, aber auch
Menschen, Funktionen, Positionen und Identitaten zugewiesen: auf Stuhlen sitzt
man und auf Tischen isst man (und nicht umgekehrt); auf Wegen geht man und
man sollte vermeiden, den Weg zu verlassen, um nicht in den Abgrund zu fallen;

Baume sprechen nicht mit uns, wenn der Wind in ihren Blattern rauscht, doch



wenn andere Menschen ihre Munder 6ffnen und Worte formulieren, tun sie
genau das. Ohne eine Aufteilung der Welt - also dann, wenn alles gleich ware -
kéonnten wir nichts erkennen und nichts wissen: Wir kdnnten uns nicht bewegen,
weil wir nicht zwischen Weg und Abgrund unterscheiden kdnnen, nicht sprechen
oder horen, weil wir den Unterschied zwischen den Lauten und Wdrtern nicht
kennen. Da wir die Welt um uns herum identifizieren, indem wir sie mit unseren
Sinnen ,sinnvoll” wahrnehmen, spricht Ranciéere (2008: 31) von der Aufteilung des
Sinnlichen. Die Aufteilung des Sinnlichen ist also eine Ordnung der
Wahrnehmungsweisen, die den Dingen ihren Anteil an und ihren Ort in einer

Ordnung zuweist. Sie ist

eine Ordnung der Korper, die die Aufteilung unter den Weisen des
Machens, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens
bestimmt, die dafur zustandig ist, dass diese Korper durch ihren
Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind [...]

(Ranciére 2002: 41).

In diesem Sinne kdénnte man sagen, Ranciere geht es weniger um eine Wahrheit

in oder hinter den Dingen, sondern um das, was wahr_nehmbar ist.

Erzdhlen bedeutet fur Ranciére nun nicht ,erfinden” im Sinne von ,lugen”,
sondern eine Verbindung zwischen Dingen herzustellen, sie anzuordnen, ihnen
eine sinnvolle Funktion in dieser Anordnung zuzuweisen (Ranciére 2013a: 10).
Insofern reprasentieren Erzahlungen einen Teil der Aufteilung des Sinnlichen,
reproduzieren diese, rekonstruieren die Beziehungen zwischen den Teilen und
dem Ganzen. Sie sind daher nicht blol3e Wiedergabe von Tatsachen, die jenseits
der Aufteilung des Sinnlichen existieren wurden, ,sondern eine Art, eine gelebte
Welt zu konstruieren” - und Ranciére erganzt - ,zu dekonstruieren” (Ranciére

2013 [1981]: 16).

10



Was ihn dabei interessiert, ist die Art und Weise, wie diese Verbindungen
hergestellt werden, und wie diese Arten und Weisen des Erzahlens die
Unterschiede der Diskurse definieren. So konstruierten z. B. Politik, Kunst und
Wissenschaft spezifische Modi des Erzahlens, ,das hei3t materielle
Neuanordnungen von Zeichen und Bildern, und stiften Beziehungen zwischen
dem, was man sieht, und dem, was man sagt, zwischen dem, was man tut und
tun kann” (Ranciére 2008: 62). Die Untersuchung der literarischen Verfahren der
Wissenschaften (insbesondere der Human- oder Sozialwissenschaften) nennt er
Poetik des Wissens (Ranciere 2015 [1992]: 27). Die Poetik des Wissens interessiere
sich dabei einerseits fur die Arten und Weisen des Erzahlens in der Wissenschaft,
Uber die sich wissenschaftliche Disziplinen dem blo3en Erzahlen und damit dem
Vorwurf, (zu) fiktional zu sein, zu entziehen versuchen. Andererseits betrachtet
sie die Momente, in denen das Erzahlen in die Rede des wissenschaftlichen Textes
immer wieder einbricht. Letzteres passiere z.B., wenn in die Erzahlung der
Statistik der Sozial- oder Geschichtswissenschaftler*in  Erzahlungen
eingeflochten werden, die nicht zum wissenschaftlichen Diskurs gehoren (,das
Heft eines Volksschullehrers, die Erinnerungen an irgendeine Kindheit, den Dorf-
oder Vorstadtroman®; Ranciere 2015 [1992]: 164), die aber dem Argument sofort
Leben und Sinn verliehen (Ranciére 2015 [1992]: 164). Oder wenn die Philosophie
auf Bildnisse oder den Mythen zugreift und ,die Philosophen zu Erzahlern werden
und selbst dieses Bindeglied zwischen den Diskursformen liefern” (Ranciére

2014: 120).

Wahrheit ist fur Ranciére also etwas, was (nicht nur, aber) immer auch erzahlt
werden muss. Da eine Erzéhlung als Konstruktion von Elementen die Moéglichkeit
beinhaltet, andere Zusammenhange zwischen den Elementen herzustellen oder
neue Elemente mit einzubeziehen und die Ublichen zu ignorieren, kann die
Wahrheit anderes erzahlen und anders erzahlt werden. Das heil3t nicht, dass alles
nur eine Geschichte ist und man sich die Realitat mit jeder Luge zurechterzahlen

kann, sondern, dass es darum geht, ,ein Diskurs zu produzieren, dem die Idee

11



einer Wahrheit nicht gleichgultig ist, aber der zugleich nicht vorgibt, die Wahrheit

zu sagen” (Ranciére 2014: 135).

4. WAS PRAGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRAGT UNSEREN
URTEILSSTANDORT?

Auch wenn Jacques Ranciere den Begriff ,(soziale) Positionierung” selbst nicht
benutzt, konnte man sagen, dass unser Urteilsstandort von einer solchen gepragt
ist. Positionierung meint in der feministischen und postkolonialen Theorie den
nie ganz festgelegten Ort, von dem aus Subjekte sich die Welt erschlieRen, und
den widerspriichlichen Prozess, wie Subjekte dort ,hingelangen” (sich selbst dort
positionieren und - historisch, sozial, kulturell - dort positioniert werden).
Ranciéere interessiert sich dabei aber weniger fir die Positionierung selbst, als fur
das Moment, in dem sich Subjekte von ihrer Positionierung bzw. ihrer Identitat
entfernen. Ranciére (2002: 48 ff.) wirde sagen: sich ent-identifizieren. Er
interessiert sich also nicht so sehr daflir, was unsere Sicht auf die Welt pragt,
sondern wie sie sich verandern kann. Diesen Prozess der Entidentifizierung und

Veranderung nennt er Emanzipation (Ranciére 2016: 140).

Unsere Sicht auf die Welt ist dadurch gepragt, was Ranciére die Aufteilung des
Sinnlichen nennt. Wir kdnnen uns nur in der Welt bewegen, wenn wir sie aufteilen,
wenn wir das eine vom anderen unterscheiden kénnen: zwischen Tischen und
Stuhlen, Wegen und Abgrunden, Gerauschen und Sprechen. Durch die
Unterscheidung wird den jeweiligen Dingen Funktionen, Positionen und
Identitaten zugewiesen: auf Stlihlen sitzt man und auf Tischen isst man (und nicht
umgekehrt); auf Wegen geht man und man sollte vermeiden, den Weg zu
verlassen, um nicht in den Abgrund zu fallen; Bdume sprechen nicht mit uns,
wenn der Wind in ihren Blattern rauscht, doch wenn andere Menschen ihre

Muander 6ffnen und Worte formulieren, tuen sie genau das. Ohne eine Aufteilung



der Welt - also dann, wenn alles gleich ware - kdnnten wir nichts sehen und nichts
wissen: Wir kénnten uns nicht bewegen, weil wir nicht zwischen Weg und
Abgrund unterscheiden koénnen, nicht sprechen oder hoéren, weil wir den
Unterschied zwischen den Lauten und Woértern nicht kennen. Da wir die Welt um
uns herum identifizieren, indem wir sie mit unseren Sinnen ,sinnvoll”
wahrnehmen, spricht Ranciére (2008: 31) von der Aufteilung des Sinnlichen. Die

Aufteilung des Sinnlichen ist also eine Ordnung der Wahrnehmungsweisen, die

den Dingen ihren Anteil an und ihren Ort in einer Ordnung zuweist. Sie ist

eine Ordnung der Korper, die die Aufteilung unter den Weisen des
Machens, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens
bestimmt, die dafur zustandig ist, dass diese Koérper durch ihren
Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind [...]

(Ranciére 2002: 41).

Ein Urteilsstandort wird nun in den Sozialwissenschaften ausgehend von der
Identitat der*des Urteilenden konzipiert, also das, was als Sozialisation
bezeichnet wird. Eine Aufteilung des Sinnlichen ist aber nicht dasselbe. Die
Sozialwissenschaften fragen in der Regel nach Dingen wie ,Warum hort eine
bestimmte gesellschaftliche Gruppe hauptsachlich diese oder jene Musik?” oder
+~Warum wahlen bestimmte Personen hauptsachlich diese oder jene Partei?”.
Dann suchen sie die Grunde dafur im Umfeld und in den Diskursen, die die
jeweiligen Menschen pragen. Die Aufteilung des Sinnlichen meint dagegen viel
allgemeiner das Regime, dass diese Gruppen erst als solche erscheinen lasst.
Bevor z. B. eine Arbeiter*innenklasse nach ihren musikalischen Vorlieben und
politischen Praferenzen durch die Soziologie befragt werden kann, muss sie
bereits als solche konstituiert sein - ansonsten wusste die Soziologie gar nicht,
wen sie befragen sollte. Die Soziologie weil3 das, weil allgemein bekannt ist, was
eine Arbeiter*innenklasse ausmacht: ,Indem der Soziologe auf der Stral3e

herumlauft und die Meinungen, die bereits von alleine geldufig sind, an der Leine



halt, lauft er immer hinter seiner eigenen Karikatur hinterher [...]"” (Ranciére 2010
[1983]: 231). Das, was Ranciére an der Soziologie stort, ist nicht, dass er an dem
Wahrheitsgehaltihrer Studien zweifeln wirde, sondern dass die Soziologie - auch
aus guten Grunden - Urteile ausspricht, die diejenigen, Uber die geurteilt wird,
auf ihren Platz verweist. Die Soziologie reproduziert daher die Aufteilung des
Sinnlichen lediglich, indem sie die Subjekte, die sie vielleicht sogar emanzipieren
und aus ihrer Situation herausholen will, immer zuerst auf diese (subalterne)
Position verweist und dann immer mehr Grinde sucht, warum sie sie nicht
verlassen kdonnen: Sie héren weniger ,anspruchsvolle Popularmusik”, weil sie
vielleicht fur alles andere keine Zeit und Kapazitaten haben; sie wahlen die
Parteien, die ihnen versprechen, fir sie das Denken zu Ubernehmen, weil sie
dafur ebenso weder Zeit noch Kapazitdten haben usw. Es gibt immer einen
Abstand zwischen den Urteilenden (der Soziologie) und denjenigen, Uber die
geurteilt wird (die gesellschaftlichen Gruppen), denen erstere erklaren, was sie

sind und warum sie so sind und auch nicht anders (sein) kénnen.

Diesen urteilenden Abstand kritisiert Ranciére auch in der Kunst. Kunst werde
beispielsweise nicht dadurch politisch, dass sie auf gesellschaftliche Missstande
hinweist, denn diese Art der Kunst urteilt nicht bloR Uber gesellschaftliche
Missstande (wogegen nichts einzuwenden ist), sondern sie urteilt auch Gber
die*den Betrachter*in/Zuschauer*in. Egal ob als Bild, Theater oder Film: diese
Art der Kunst gibt immer schon vor, was die*der Betrachter*in/Zuschauer*in zu
denken hat, nimmt deren*dessen Urteil vorweg und verurteilt sie*ihn zu der
Passivitat und Unwissenheit, aus der sie von der politischen Kunst gerettet
werden muss. Der Abstand zwischen Soziologie und untersuchter Gesellschaft ist
ein ahnlicher wie der zwischen Kunstler*in und Betrachter*in/Zuschauer¥in,
denn in beiden werden die Subjekte, an die sie sich richten, auf bestimmte
Positionen festgeschrieben, wodurch ihre Emanzipation von der Instanz des
Abstandes (von der Soziologie, von der Kunst) abhdangig gemacht und damit in

eine unendliche Zukunft verschoben wird.

14



Dabei bedeutet Emanzipation fir Ranciére genau das: eine Entidentifizieren von
der durch die Aufteilung des Sinnlichen zugeschriebenen
Subjektposition/Identitat, indem Menschen nicht mehr so erscheinen (wollen),
wie es ihre gesellschaftliche Positionierung erwarten lassen wurde. Dieser
emanzipatorische Bruch mit der Aufteilung des Sinnlichen schafft allerdings nicht
einfach die alten Identifizierungen und Zuschreibungen ab, sondern setzt einen
Streit um die Aufteilung und die mit ihr verbundenen Zuschreibungen in die Welt,
das heil3t einen Streit zwischen der Aufteilung, aus deren Sicht es keinen Grund
zum Streiten und fir Emanzipation gibt (alle haben ja ihre rechtmaBigen Anteile
am Ganzen), und den sich emanzipierenden Subjekten, flir die es viele Griinde
gibt zu widersprechen. Kunst kann so gesehen immer dann politisch werden,
wenn sie nicht das Urteil vorwegnimmt, sondern diesen Streit ausstellt ohne ihn
zu bewerten (Ranciere 2015 [2008]: 121f.) und damit eine*n emanzipierte*n
Betrachter*in/Zuschauer*in vorraussetzt. Das Gleiche kdnnte fur eine Politische
Theorie gelten: nicht ein Urteil vorwegnehmen (z. B. bezlglich der Frage was eine
gute und was eine schlechte Demokratie ist), sondern einen Streit ausstellen (z. B.
dartber, was Demokratie sein konnte) ohne zu (ver-/be-)urteilen und damit
eine*n emanzipierte*n Leser*in/Zuhorer*in voraussetzen. Flr Ranciéere (2014a:
134 f.) ist das eine Frage des Humors und seine Kritik ist eher als Polemik zu
verstehen: Humor brauche Leser*in/Zuhorer*in, die sich nicht alles vorkauen
lassen wollen, und Polemik integriere eher die Position, gegen die er polemisiere,
anstatt sie anzuklagen und zu verurteilen. Eine emanzipatorische bzw. politische
Theorie ware eine, die sich des Urteils enthalt und auch keine Kriterien fur gutes
Urteilen aufstellt; eine Theorie, die nicht richtet, sondern mit Humor einen Dialog

unter Gleichen sucht.



5. WELCHE IMPULSE LASSEN SICH MIT RANCIERE FUR DIE POLITISCHE
URTEILSBILDUNG UND/ODER FUR GUTE POLITISCHE URTEILE ABLEITEN?

Unter einem politischen Urteil wird normalerweise eine wertende Einschatzung
bezuglich eines gesellschaftlichen Sachverhalts verstanden, die auf einer
analytisch-rationalen Bewertung der Situation beruht. Daher kann die Antwort
auf die Frage, ob sich in Ranciéres Uberlegungen Impulse fir eine gute politische
Urteilsbildung ableiten liel3e, im Prinzip sehr kurz ausfallen: Nein, eigentlich nicht!
Das hat damit zu tun, dass es so etwas wie ein politisches Urteil fur Ranciére nicht
gibt, da sowohl Rancieres Politikbegriff etwas ist, was solche Urteile infrage stellt,
als auch Rancieres Philosophie im Allgemeinen nicht an Urteilen interessiert ist.
Ich glaube aber, dass man mit Ranciére dennoch etwas zum Umgang mit
Urteilsbildungen sagen kann. Das Folgende ist also keine Rekonstruktion von
Ranciére, sondern ein Vorschlag, wie vielleicht mit Ranciére Uber Urteilen
nachgedacht werden kdnnte. Meine These dazu ist eine zweifache: Erstens,
interessiert Ranciere sich durchaus fir Momente, in denen Subjekte, denen das
Vermogen zur Urteilsbildung eigentlich abgesprochen wird, ein solches
praktizieren. Sie widersetzen sich dann einer Ver-/Beurteilung, die sie fir unfahig
erklart, und schaffen damit einen Ort des Konfliktes zwischen zwei
widerstreitenden Urteilen. Hinter dieser Uberlegung stehen Ranciéres
Politikbegriff und sein Verstandnis von Gleichheit. Zweitens kdnnte man sagen,
das Rancieres Philosophie davon ausgeht, dass alle Individuen gleichermalien
dazu in der Lage sind, zu beurteilen (was etwas anderes ist, als zu behaupten,
dass alle Individuen zu allen Dingen immer das Richtige sagen und entscheiden).
Um das zu zeigen, gehe ich zundchst auf die Begriffe Gleichheit und Politik bei

Ranciére ein, um diese dann auf den Begriff des Urteils anzuwenden.

Unter Gleichheit versteht Ranciere nicht etwas, das zum Menschsein jeder*jedes
Einzelnen dazugehort, was also im menschlichen Wesen verankert ware, sondern

was sich in Beziehungen zwischen Menschen zeigen kann - oder auch nicht. Denn

16



in der Regel sind menschliche Beziehungen von Ungleichheit gepragt, gerade
wenn sie auf ,,Dauer gestellte” gesellschaftliche Beziehungen sind. Aus Rancieres
Sicht ist das zunachst nichts zu Beklagendes, da Ungleichheit nicht an sich
Unrecht oder Unterdrickung bedeutet. Es heil3t lediglich, dass Unterscheidungen
zwischen Dingen eingefuhrt werden: zwischen Tischen und Stuhlen, Wegen und
Abgrunden. Durch die Unterscheidung werden den jeweiligen Dingen
Funktionen, Positionen und Identitaten zugewiesen: auf Stuhlen sitzt man und
auf Tischen isst man (und nicht umgekehrt); auf Wegen geht man und man sollte
vermeiden, den Weg zu verlassen, um nicht in den Abgrund zu fallen. Ohne eine
Aufteilung der Welt - also dann, wenn sich nichts voneinander unterschiede und
daher alles gleich ware - konnten wir nichts erkennen und nichts wissen: Wir
konnten den Weg nicht vom Abgrund unterscheiden. Ranciére (2008: 31) spricht
diesbezuglich von Aufteilungen des Sinnlichen, d.h. von verschiedenen Arten und
Weisen, wie wir durch Ungleichmachung eine sinnlich wahrnehmbare und
kognitiv sinnvolle Welt schaffen. Die Aufteilung des Sinnlichen ist so gesehen eine
Ordnung der Wahrnehmungsweisen, die den Dingen ihren Ort in einer Ordnung
zuweist und sie ins Verhaltnis zu anderen Dingen setzt. Diese Ungleichmachung
geschieht auch in Bezug auf die Menschen und ihren ,Platz” in einer Gesellschaft.

Ranciere versteht diese Aufteilung daher als

eine Ordnung der Korper, die die Aufteilung unter den Weisen des
Machens, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens
bestimmt, die daflr zustandig ist, dass diese Korper durch ihren
Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind [...]

(Ranciére 2002: 41).

Jegliche Form von Kollektivitdat (egal ob sie zwei Individuen oder eine
Millionengesellschaft umfasst) bringt ihre Formen der Aufteilung und
Unterscheidung mit sich. Gleichheit ist nun bei Ranciere das Fehlen oder

Ignorieren der Aufteilung und Unterscheidungen. Sie ist damit also weder etwas



essentiell menschliches oder gutes, noch eine moralische oder ethische
Forderung. Im Gegenteil: Da jede Form von Kollektivitat immer Aufteilungen
erfordert, kann es auch keine Gesellschaft der Gleichheit geben. Gleichheit ist

lediglich das Fehlen eines Mal3es zur Unterscheidung.

Das heil3t aber auch, dass es nicht nur eine Aufteilung gibt und dass sich die Art
und Weise, wie, wo und was aufgeteilt wird, verandern kann. Diese Momente der
Veranderung nennt Ranciére Politik. Politik bezeichnet fur Ranciére jene
Handlungen, die zu einem Bruch mit der Aufteilung des Sinnlichen fuhren, das
heiBt mit dem, was gesehen und gesagt werden kann (Ranciére 2002: 41; 2008:
32;). Wie ein solcher Bruch zustande kommen kann, diskutiert Ranciére
insbesondere in Bezug auf Sprechen: der Frage, wer in einer Aufteilung wo und
was sagen kann. Wenn der FDP-Vorsitzende Christian Lindner (2019)
beispielsweise ,Fridays For Future”-Aktivist*innen vorwirft, sie seien unfahig,
globale Zusammenhange, das technisch Sinnvolle und das o6konomisch
Machbare zu begreifen, und meint, dies sei eine Sache fur Profis, dann spricht er
damit eine Aufteilung des Sinnlichen aus, in der Schiler*innen und Schuler nichts
zu Klimapolitik (oder zu Politik im Allgemeinen zu) sagen hatten, da sie nicht
,Profis” sein, also (noch) nicht die notige Erfahrung und das noétige Wissen
besitzen, studiert oder eine lange Polit-Karriere hinter sich haben. Allerdings
kann man sagen, dass die anhaltende Prasenz der gesamten Klimabewegung
zeigt, dass Schiler*innen und Schuler sehr wohl wissenschaftliche Studien lesen
und interpretieren koénnen und sehr wohl in der Lage sind, sich in dem zu
bewegen, was man als politisches Tagesgeschaft bezeichnet. Sie konstituieren
sich als politische Subjekte und demonstrieren damit ihre Gleichheit mit
denjenigen, die sie ihnen absprechen und als idealistische, aber noch unwissende
Kinder darstellen wollen. Die Demonstration der Gleichheit besteht also nicht
darin, dass die jungen Klimaaktivist*innen zu Politiker*innen wie Christian
Lindner werden, sondern dass sie wie sie die Kompetenz und das Wissen besitzen,

Uber Klima und Politik im Allgemeinen zu befinden. Indem sie sich als gleich

18



erklaren, machen sie die Idee der Aufteilung und Zuordnung in Menschen mit
und ohne politische Kompetenz zunichte, und diese Demonstration der Gleichheit,
die mit der Aufteilung bricht, indem sie versucht ihre Ungultigkeit zu verifizieren,

nennt Ranciere Politik.

Diese Gedankenbewegung von der Aufteilung des Sinnlichen, Gber Gleichheit zur
Politik lasst sich auf den Begriff des Urteils Ubertragen. Ein Urteil ist zunachst
etwas, was seine Grundlage in der Aufteilung des Sinnlichen findet und diese in
gewisser Weise ausdruckt. Lindners Urteil, dass man die Problematik mit dem
Klima lieber den Profis Uberlassen sollte, grindet auf einer Aufteilung in Profis
(Erwachsene, Politiker*innen, Wissenschaftler*innen, etc.) und Nicht-Profis
(Kinder, Schuler*innen, Traumer*innen, etc.). Diese Aufteilung wird gemeinhin
begrundet mit Aspekten wie Wissen, Erfahrung und formelle Qualifikation und
weist den daraus entstehenden Identitdten bestimmte Rollen und Orte zu:
.Profis“ kénnen die Lage beurteilen und daraus Urteile und
Handlungsempfehlungen ableiten, wahrend , Nicht-Profis" ersteren zuhéren und
lernen sollten. Auch das Urteil der Wissenschaftler*innen, die mit ihren Studien
den Klimawandel belegen und auf die sich die jungen Klimaaktivist*innen
beziehen, gehdren zu dieser Aufteilung. Dass die Klimaaktivist*innen sich mit der
erdrickenden Mehrheit aller wissenschaftlichen Expert*innen, die etwas zum
Klimawandel sagen kénnten, einig sind, heil3t lediglich, dass sie sich deren Urteil
anschlieBen. Dieses Urteil der Wissenschaft reprasentiert aber ebenso die gleiche
Aufteilung in Profis und Nicht-Profis, das auf Wissen, Erfahrung und formelle
Qualifikation gegrundet ist. So gelesen ist der Streit zwischen jungen
Klimaaktivist*innen und , der” Wissenschaft auf der einen und erfahrenen Politik-
Profis auf der anderen Seite kein politischer Streit in Rancieres Sinne, der mit der
Aufteilung des Sinnlichen brechen wirde. Er ist vielmehr ein Interessens- und
Identitatskonflikt innerhalb einer Aufteilung: ein Konflikt zwischen dem
(vermeintlich) politisch Machbaren und dem wissenschaftlich Notwendigen. Das,

was dieses ,FFF“-Moment politisch macht, ist also nicht der inhaltliche Anschluss

19



der Aktivist*innen an ,die” Wissenschaft oder der institutionelle Anschluss an den
politischen Betrieb, sondern die Fallung eines Urteils, das sich der Aufteilung in
Profis/Nicht-Profis verweigert. Die jungen Klimaaktivist*innen ,erdreisten” sich
die Lage auch als Nicht-Profis zu beurteilen und zeigen, dass man uberhaupt kein
Profi sein muss, um zu einem Urteil zu kommen - sie setzten dem Urteil, dass auf
der Aufteilung in Profis/Nicht-Profis griindet, ein Urteil entgegen, dass von der
Gleichheit aller ausgeht - von der Fahigkeit jede*s*r Beliebigen, ein Urteil treffen

zu konnen.

Und tatsachlich behandelt Ranciere eine solche Vorstellung eines
,voraussetzungslosen Urteilens” (mein Begriff, nicht Rancieres) an einer ganz
anderen Stelle; dann namlich, wenn er seine (eigenwillige) Interpretation des
asthetischen Urteils bei Immanuel Kant (2009 [1790]: 49) entwickelt. Fir Kant sei
namlich die Voraussetzung fur ein asthetisches Urteil der interessenlose Blick und
die Bedingung fur diesen wiederum eine doppelte Suspendierung: Die
asthetische Beurteilung (schén oder nicht) der Fassade eines Palastes musse
sowohl unabhangig von der gesellschaftlichen Funktion und Entstehung des
Gegenstandes (vom Schweild des Volkes fiir die Arroganz der Herrschenden
gebaut), als auch von der sozialen Situation der*des Betrachter*s*in sein
(Ranciere 2016 [2004]: 34f). In diesem Sinne ist das Urteil voraussetzungslos. Aber
auch auf der anderen Seite, auf der (Produktions-)Seite des Palastes, der Kunst
gibt es Urteile - Kunst im gesellschaftlichen Kontext kdnne nicht nur ein Urteil
Uber diese Gesellschaft aussprechen, sondern sie urteile zugleich immer auch
Uber die*den Betrachter*in/Zuschauer*in. Ob als Bild, Theater oder Film: Es gibt
Kunst, die immer schon wisse, was die*der Betrachter*in/Zuschauer*in zu
denken hat, die deren*dessen Urteil vorweg nimmt und sie*ihn zu der Passivitat
und Unwissenheit verurteilt, aus der sie von der Kunst gerettet werden muss. In
diesem Sinne sei eine emanzipatorische Kunst eine, die nicht das Urteil
vorwegnimmt, sondern die, die die Urteilsfahigkeit der

Betrachter*in/Zuschauer*in voraussetzt (Ranciére 2015 [2008]: 121ff).

20



Darin lassen sich zwei Dinge erkennen: Erstens, wenn es so etwas wie ein
politisches Urteil im ranciéreschen Sinne gibt, dann ist es kein rational-
analytisches Urteil, dass auf einer bestimmten Aufteilung des Sinnlichen grundet,
sondern ein Urteil, dass auf nichts anderen grundet als auf der Gleichheit aller
sprechender Wesen. Daher ware zweitens eine rancieresche Philosophie des
Urteils gerade keine Philosophie des Urteilens, sondern sie musste den Moment
der Gleichheit in ihre Theoriebildung mit aufnehmen. Das heil3t, sie musste den
Streit der Urteile ausstellen, ohne ein Urteil Gber diese zu sprechen. Das setzt
voraus, davon auszugehen, dass diejenigen, zu denen man schreibt und spricht,
vielleicht nicht das gleiche wissen, nicht die gleichen Erfahrungen gemacht haben
und auch nicht in der gleichen Position sind wie man selbst, aber dass es sich um
emanzipierte Leser*innen/Zuhérer*innen handelt, die ebenso wie man selbst

und von sich aus in der Lage sind, Situationen zu beurteilen.



LITERATUR

Arditi, Benjamin (2019): Fidelity to Disagreement: Jacques Ranciére's Politics
without Ontology. In: Durham, Scott/Goankar, Dilip (Hrsg.): Distributions
of the sensible. Ranciére, between Aesthetics and Politics. Evanston:

Northwestern University Press, S. 53-78.

Chambers, Samuel A. (2011): Jacques Ranciere and the problem of pure politics.

In: European Journal of Political Theory 10.3, S. 303-326.

Fligel-Martinsen, Oliver (2017): Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution

- Gesellschaftsordnung - Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer.

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge. Eine Archaologie der

Humanwissen- schaften. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Foucault, Michel (1981): Archaologie des Wissens. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2005): Omnes et singulatim: Zu einer Kritik der politischen
Vernunft. In: ders.: Analytik der Macht, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 188-
219.

Gebhardt, Mareike (Hrsg.) (2020): Staatskritik und Radikaldemokratie. Das

Denken Jacques Ranciéres. Baden-Baden: Nomos.

Hall, Stuart (2021): Kulturelle Identitat und Diaspora. In: Hall, Stuart: Rassismus
und kulturelle Identitat. Ausgewahlte Schriften 2., neu durchgesehene

Ausgabe, Hamburg: Argument, 26-42.
Kant, Immanuel (2009 [1790]): Kritik der Urteilskraft. Hamburg: Felix Meiner.

Lindner,  Christian  (2019):  Twitter Post vom 10. Marz 2019
(https://twitter.com/c_lindner/status/1104683096107114497?ref_src=twsr
Cc%5Etfw%7Ctwcamp%5Etweetembed%7Ctwterm%5E110468309610711449

7%7Ctwgr%5E%7Ctwcon%5Es1_c10&ref_url=https%3A%2F%2Fwww.fr.de%

22



2Fpolitik%2Ffridays-for-future-christian-lindner-kritisiert-

schuelerdemonstrationen-gegen-klimawandel-11842275.html)

May, Todd (2007): Jacques Ranciére and the Ethics of Equality. In: SubStance 36.2,
S. 20-36.

Ranciére, Jacques (2002[1995]): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ranciére, Jacques (2006): Politik gibt es nur als Ausnahme. In: Halbjahresmagazin

Polar 1, S. 65-70.

Ranciére, Jacques (2007 [1987]): Der unwissende Lehrmeister. Finf Lektionen

uber die intellektuelle Emanzipation. Wien: Passagen.
Ranciére, Jacques (2008): Zehn Thesen zur Politik. Zirich: diaphanes.
Ranciére, Jacques (2010 [1983]): Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen.
Ranciere, Jacques (2011): Der Hass der Demokratie. Berlin: August.
Ranciére, Jacques (2013): Geschichtsbilder. Berlin: Merve.

Ranciére, Jacques (2013 [1981]): Die Nacht der Proletarier. Archiv des

Arbeitertraums. Wien: Turia+Kant.
Ranciéere, Jacques (2014 [1974]): Die Lektion Althussers. Hamburg: LAIKA.
Ranciére, Jacques (2014): Die Methode der Gleichheit. Wien: Passagen.

Ranciere, Jacques (2015 [1992]): Die Worter der Geschichte. Versuch einer Poetik

des Wissens. Berlin: August.

Ranciéere, Jacques (2015 [2008]): Der emanzipierte Zuschauer. 2., Uberarbeitete

Auflage, Wien: Passagen.



Ranciére, Jacques (2016 [2004]): Das Unbehagen in der Asthetik. 3. Auflage, Wien:

Passagen.

Ranciére, Jacques (2016): The Method of Equality: Politics and Poetics. In:
Honneth, Axel/Ranciére, Jacques: Recognition or Disagreement: a critical
encounter on the politics of freedom, equality, and identity. New York:

Columbia University Press, 133-155.
Ranciére, Jacques (2018): Das Ereignis 68 interpretieren. Wien: Passagen.

Zieringer, Carolin/Leonhardt, Christian (2020): Politik, Kérper, Ironie: Ranciere
qgueer-feministisch  weiterdenken. In: Gebhardt, Mareike (Hrsg.):
Staatskritik und Radikaldemokratie. Das Denken Jacques Ranciéres. Baden-

Baden: Nomos, S. 171 - 187.

N



