
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

JACQUES RANCIÈRE 
VERFASST VON CHRISTIAN LEONHARDT 

INHALTSVERZEICHNIS 

1. WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE? ...................................................................... 1 

2. Wie sollten wir mit Ambiguität (Pluralismus, Mehrdeutigkeit, Widersprüchlichkeit) im Bereich 
des Politischen umgehen? .......................................................................................................................... 5 

3. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch 
unterscheiden? ............................................................................................................................................. 9 

4. Was prägt unsere Sicht auf die Welt bzw. was prägt unseren Urteilsstandort? .......................... 12 

5. Welche Impulse lassen sich mit Rancière für die politische Urteilsbildung und/oder für gute 
politische Urteile ableiten? ....................................................................................................................... 16 

Literatur ....................................................................................................................................................... 22 

 

1.  WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE? 

Für Jacques Rancières ist Demokratie kein institutionelles System oder eine 

gesellschaftliche Ordnung, sondern ein Moment gesellschaftlicher Veränderung. 

Um das zu verstehen, muss man allerdings zunächst wissen, was Rancière unter 

Gleichheit und Politik versteht. Zunächst zur Gleichheit: Diese ist nicht etwas, das 

zum Menschsein jeder*jedes Einzelnen dazugehört, was also im menschlichen 

Wesen verankert wäre, sondern was sich in Beziehungen zwischen Menschen 

zeigen kann – oder auch nicht. Denn in der Regel sind menschliche Beziehungen 

von Ungleichheit geprägt, gerade wenn sie auf „Dauer gestellte“ gesellschaftliche 

Beziehungen sind. Aus Rancières Sicht ist das zunächst nichts zu Beklagendes, da 

Ungleichheit nicht an sich Unrecht oder Unterdrückung bedeutet. Es heißt 

lediglich, dass Unterscheidungen zwischen Dingen eingeführt werden: zwischen 

Tischen und Stühlen, Wegen und Abgründen. Durch die Unterscheidung werden 



 
2 

den jeweiligen Dingen Funktionen, Positionen und Identitäten zugewiesen: auf 

Stühlen sitzt man und auf Tischen isst man (und nicht umgekehrt); auf Wegen 

geht man und man sollte vermeiden, den Weg zu verlassen, um nicht in den 

Abgrund zu fallen. Ohne eine Aufteilung der Welt – also dann, wenn sich nichts 

voneinander unterschiede und daher alles gleich wäre – könnten wir nichts 

erkennen und nichts wissen: Wir könnten den Weg nicht vom Abgrund 

unterscheiden. Rancière (Rancière 2008: 31) spricht diesbezüglich von 

Aufteilungen des Sinnlichen, d. h. von verschiedenen Arten und Weisen, wie wir 

durch Ungleichmachung eine sinnlich wahrnehmbare und kognitiv sinnvolle Welt 

schaffen. Die Aufteilung des Sinnlichen ist so gesehen eine Ordnung der 

Wahrnehmungsweisen, die den Dingen ihren Ort in einer Ordnung zuweist und 

sie ins Verhältnis zu anderen Dingen setzt. Diese Ungleichmachung geschieht 

auch in Bezug auf die Menschen und ihren „Platz“ in einer Gesellschaft.  Rancière 

versteht diese Aufteilung daher als  

eine Ordnung der Körper, die die Aufteilung unter den Weisen des 

Machens, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens 

bestimmt, die dafür zuständig ist, dass diese Körper durch ihren 

Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind […] 

(Rancière 2002: 41).  

Jegliche Form von Kollektivität (egal ob sie zwei Individuen oder eine 

Millionengesellschaft umfasst) bringt ihre Formen der Aufteilung und 

Unterscheidung mit sich. Gleichheit ist nun bei Rancière das Fehlen oder 

Ignorieren der Aufteilung und Unterscheidungen. Sie ist damit also weder etwas 

essentiell menschliches oder gutes, noch eine moralische oder ethische 

Forderung. Im Gegenteil: Da jede Form von Kollektivität immer Aufteilungen 

erfordert, kann es auch keine Gesellschaft der Gleichheit geben. Gleichheit ist 

lediglich das Fehlen eines Maßes der Unterscheidung. 



 
3 

Das heißt aber auch, dass es nicht nur eine, sondern viele Aufteilungen gibt, und 

dass sich die Art und Weise, wie, wo und was aufgeteilt wird, verändern kann. 

Diese Momente der Veränderung nennt Rancière Politik. Politik bezeichnet für ihn 

jene Handlungen, die zu einem Bruch mit der vorherrschenden Aufteilung des 

Sinnlichen führen, das heißt mit dem, was wahrgenommen und für andere 

verständlich gesagt werden kann (Rancière 2002: 41; 2008: 32). Wie ein solcher 

Bruch zustande kommt, diskutiert Rancière insbesondere in Bezug auf das 

Sprechen: Wer kann in einer bestimmten Aufteilung wo und wann was sagen? 

Wenn der FDP-Vorsitzende Christian Lindner (2019) beispielsweise „Fridays For 

Future“-Aktivist*innen vorwirft, sie seien unfähig, globale Zusammenhänge, das 

technisch Sinnvolle und das ökonomisch Machbare zu begreifen, und meint, dies 

sei eine Sache für Profis, dann spricht er damit eine Aufteilung des Sinnlichen aus, 

in der Schüler*innen nichts zu Klimapolitik (oder zu Politik im Allgemeinen) zu 

sagen hätten, da sie nicht „Profis“ seien, also (noch) nicht die nötige Erfahrung 

und das nötige Wissen besitzen, studiert oder eine lange Polit-Karriere hinter sich 

haben. Allerdings kann man sagen, dass die anhaltende Präsenz der gesamten 

Klimabewegung zeigt, dass Schüler*innen sehr wohl wissenschaftliche Studien 

lesen und interpretieren können und durchaus in der Lage sind, sich in dem zu 

bewegen, was man als politisches Tagesgeschäft bezeichnet. Sie konstituieren 

sich als politische Subjekte und demonstrieren damit ihre Gleichheit mit 

denjenigen, die sie ihnen absprechen und sie als idealistische, aber noch 

unwissende Kinder darstellen wollen. Die Demonstration der Gleichheit besteht 

also nicht darin, dass die jungen Klimaaktivist*innen zu Politiker*innen wie 

Christian Lindner werden, sondern dass sie wie diese sich die Kompetenz und das 

Wissen aneignen, das nötig ist, um über Klima und Politik im Allgemeinen zu 

befinden. Indem sie sich zu Gleichen erklären, machen sie die Idee der Aufteilung 

und Zuordnung in Menschen mit und ohne politische Kompetenz zunichte. Eine 

solche Demonstration der Gleichheit, die mit der vorherrschenden Aufteilung 

bricht, indem sie versucht, deren Ungültigkeit zu zeigen, nennt Rancière Politik. 



 
4 

Demokratie ist für Rancière eng mit einer solchen Demonstration der Gleichheit, 

also rancièrescher Politik, verbunden. Demokratie ist diesem Verständnis nach all 

das nicht, was wir „normalerweise“ darunter verstehen: Sie „ist nicht die 

parlamentarische Herrschaftsform oder der Rechtsstaat […], kein Zustand des 

Sozialen, die Herrschaft des Individualismus oder die der Massen“ (Rancière 

2002: 108); sie ist „weder eine zu regierende Gesellschaft noch eine Regierung 

durch die Gesellschaft“ (Rancière 2011: 54). Jegliche Form von Herrschaft und 

Regierung – das heißt, jegliche Form von Gesellschaft, Kollektivität, Ordnung etc., 

und sei sie noch so freiheitlich, gerecht und egalitär – ist eine Art und Weise der 

Aufteilung der Gesellschaft. Die Menschen im antiken Griechenland haben das 

arche genannt. Rancière verweist in diesem Zusammenhang darauf, dass 

Demokratie als Schimpfwort von ihren Kritikern – wie Platon oder Aristotelis – 

erfunden wurde. Diese sahen die „Ungeheuerlichkeit“ der Demokratie darin, dass 

in ihr jede*r Beliebige – also nicht notwendig die „Besten“ (Schlauesten, 

Tugendhaftesten oder Reichsten) zu allem etwas sagen konnte (Rancière 2002: 

19ff.). Demos, das Volk, das sind irgendwie alle, aber immer auch die, die übrig 

bleiben. Eine Professor*in oder ein*e Politiker*in ist Teil der Gesellschaft, aber 

eben auch mit einer zusätzlichen Kompetenz ausgestattet, die sie*ihn auf die ein 

oder andere Art und Weise zum Regieren auszeichnet. Vom demos sind 

insbesondere die, die übrigbleiben, eben weil sie wie alle anderen sind, sich aber 

nicht durch besondere Kompetenzen oder Eigenschaften auszeichnen. Die 

Demo_kratie, die Herrschaft des demos, ist also die Herrschaft der Beliebigen, 

derjenigen, die keine besonderen Kompetenzen zum Herrschen und Regieren 

besitzen. In diesem Sinne ist eine demokratische Regierung „eine anarchische 

‚Regierung’, die auf nichts anderem gründet als auf dem Fehlen jedes 

Herrschaftsanspruches“ (Rancière 2011: 46). Sie fällt damit mit dem zusammen, 

was Rancière unter Politik versteht: Demokratie ist eine „Seinsweise des 

Politischen […,] der Name einer singulären Unterbrechung [der] Ordnung“ 

(Rancière 2002: 108). Zusammengefasst ist der politische Bruch das Moment, in 



 
5 

dem die übliche Art und Weise, Gesellschaft oder Politik zu denken, infrage 

gestellt und neu darüber gestritten wird, was überhaupt verhandelt werden 

kann, von wem und wie. Demokratie bezeichnet dann die 

öffentliche/gemeinsame Behandlung dieser Fragen. Im Sinne eines solchen 

Demokratieverständnisses ist eine gute Aufteilung also diejenige, die am ehesten 

Demonstrationen der Gleichheit und politische Momente zulässt (Rancière 2002: 

42). Eine gute demokratische Regierung ist daher diejenige, „die das Regieren 

nicht begehrt“ (Rancière 2011: 48). 

 

2. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (PLURALISMUS, 

MEHRDEUTIGKEIT, WIDERSPRÜCHLICHKEIT) IM BEREICH DES 

POLITISCHEN UMGEHEN? 

Eine politische Handlung besteht für Rancière darin, dass sie in einem Bereich der 

vermeintlichen Eindeutigkeit und Selbstverständlichkeit Mehrdeutigkeit und 

Widersprüchlichkeit einführt. Politik bedeutet für Rancière immer auch Dissens 

und Streit aufgrund von sich widersprechenden Mehrdeutigkeiten. Hinweise 

oder konkrete Vorschläge, wie man im Allgemeinen mit Ambiguität umgehen 

sollte, gibt Rancière jedoch nicht. Deswegen ist die folgende Rekonstruktion eher 

eine aneignende Interpretation. 

Für die Beantwortung der Frage muss man zunächst wissen, was der Begriff 

Politik für Rancière bedeutet und warum er Mehrdeutigkeit und Dissens 

verknüpft. Dafür ist es wiederum wichtig zu wissen, was Rancière mit der 

Aufteilung des Sinnlichen meint. Wir können uns nur in der Welt bewegen, wenn 

wir sie aufteilen, wenn wir das eine vom anderen unterscheiden können: 

zwischen Tischen und Stühlen, Wegen und Abgründen, Geräuschen und 

Sprechen. Durch die Unterscheidung werden den jeweiligen Dingen Funktionen, 

Positionen und Identitäten zugewiesen: auf Stühlen sitzt man und auf Tischen isst 



 
6 

man (und nicht umgekehrt); auf Wegen geht man und man sollte vermeiden, den 

Weg zu verlassen, um nicht in den Abgrund zu fallen; Bäume sprechen nicht mit 

uns, wenn der Wind in ihren Blättern rauscht, doch wenn andere Menschen ihre 

Münder öffnen und Worte formulieren, tuen sie genau das. Ohne eine Aufteilung 

der Welt – also dann, wenn alles gleich wäre – könnten wir nichts erkennen und 

nichts wissen: Wir könnten uns nicht bewegen, weil wir nicht zwischen Weg und 

Abgrund unterscheiden können, nicht sprechen oder hören, weil wir den 

Unterschied zwischen den Lauten und Wörtern nicht kennen. Da wir die Welt um 

uns herum identifizieren, indem wir sie mit unseren Sinnen „sinnvoll“ 

wahrnehmen, spricht Rancière (2008: 31) von der Aufteilung des Sinnlichen. Die 

Aufteilung des Sinnlichen ist also eine Ordnung der Wahrnehmungsweisen, die 

den Dingen ihren Anteil an und ihren Ort in einer Ordnung zuweist. Sie ist  

eine Ordnung der Körper, die die Aufteilung unter den Weisen des 

Machens, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens 

bestimmt, die dafür zuständig ist, dass diese Körper durch ihren 

Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind […] 

(Rancière 2002: 41).  

Jegliche Form von Kollektivität (egal ob sie zwei Individuen oder eine 

Millionengesellschaft umfasst) bringt nun ihre Formen der Aufteilung und 

Unterscheidung mit sich. Da es historisch und kulturell unterschiedlichste 

Formen von Kollektivität gibt, gibt es auch die unterschiedlichsten Aufteilungen. 

Das bedeutet, dass es die unterschiedlichsten Zuweisungen von Anteilen an einer 

Aufteilung gibt und, dass sich die die Art und Weise, wie, wo und was aufgeteilt 

wird, immer verändern kann.  

Diese Momente der Veränderung nennt Rancière Politik. Politik bezeichnet für 

Rancière jene Handlungen, die zu einem Bruch mit der Aufteilung des Sinnlichen 

führen, das heißt mit dem, was als bedeutungsvoll wahrgenommen und für 

andere verständlich gesagt werden kann (Rancière 2002: 41; Rancière 2008: 32). 



 
7 

Wie ein solcher Bruch zustande kommen kann, diskutiert Rancière insbesondere 

in Bezug auf Sprechen: der Frage, wer in einer Aufteilung wo und was sagen kann. 

Wenn der FDP-Vorsitzende Christian Lindner (2019) beispielsweise „Fridays For 

Future“(FFF)-Aktivist*innen vorwirft, sie seien unfähig, globale Zusammenhänge, 

das technisch Sinnvolle und das ökonomisch Machbare zu begreifen, und meint, 

dies sei eine Sache für Profis, dann spricht er damit eine Aufteilung des Sinnlichen 

aus, in der Schüler*innen und Schüler nichts zu Klimapolitik (oder zu Politik im 

Allgemeinen zu) sagen hätten, da sie nicht „Profis“ sein, also (noch) nicht die 

nötige Erfahrung und das nötige Wissen besitzen, studiert oder eine lange Polit-

Karriere hinter sich haben. Die FFF-Aktivist*innen haben, wie Rancière sagen 

würde, als Schüler*innen keinen Anteil an der Aufteilungen des Sinnlichen als 

sprechende Wesen – sie sind zwar Teil der Gesellschaft und haben an ihr teil, aber 

eben nicht als sprechende und damit politische Wesen. Sie sind ein Teil der 

Anteillosen. Im Sinne dieser Aufteilung beschweren sie sich sicherlich über zu viele 

Hausaufgaben (wie alle Schüler*innen vor ihnen) und das können sie vermutlich 

auch mit kräftigen Worten ausdrücken. Aber das ist nur Geschrei, emotionaler 

Ausdruck eines Unwillens, kein vernünftiger Beitrag zu einer sinnvollen Debatte, 

in der klar werden würde, dass es u. a. die Hausaufgaben sind, die es den FFF-

Aktivist*innen in Zukunft vielleicht ermöglichen werden, etwas zur Debatte über 

Klimapolitik beizutragen. Was Lindner macht, ist die FFF-Aktivist*innen nicht als 

politisches Wesen anzuerkennen, und jemanden nicht als politisches Wesen 

anzuerkennen, heißt für Rancière zuerst „nicht zu verstehen, was er sagt, nicht zu 

hören, dass es eine Rede ist, die aus seinem Mund kommt“ (Rancière 2008: 34). 

Bekanntermaßen sprechen aber die FFF-Aktivist*innen (trotzdem) und sie 

werden auch teilweise gehört. Diese (Sprech-)Situation, in dem es einen Streit um 

das Erscheinen eines politischen Subjektes geht – also einen Streit zwischen 

denjenigen, für die die FFF-Aktivist*innen idealistische, unwissende Kinder sind, 

und denjenigen, die sprechen, obwohl sie keine Kompetenz dazu haben – nennt 

Rancière (2002: 9) „Unvernehmen“. Insofern ist Politik bei Rancière immer mit 



 
8 

Mehrdeutigkeit und Uneindeutigkeit verbunden, weil es im politischen Moment 

immer um den Streit zwischen einer Aufteilung und ihrer Infragestellung geht. 

Einige haben nun von hier aus argumentiert, es ließe sich daraus eine Ethik des 

politischen Handelns ableiten, die auf Vertrauen, Solidarität und Gewaltlosigkeit 

beruhen müsste (May 2007). Andere haben sich gefragt, ob es nicht auch eine 

gute „Politik“ der Aufteilung geben könnte (Chambers 2011; Arditi 2019). Ein 

Umgang mit Mehrdeutigkeit und Widersprüchlichkeit wird zwar auch hier 

impliziert, aber nicht konkretisiert. Hier möchte ich daher folgendes vorschlagen: 

Carolin Zieringer und ich (2020: 173f.) haben darauf hingewiesen, dass wir alle in 

Beziehungen zu anderen stehen und dass wir alle nicht nur eine Identität haben 

(wir sind nicht ausschließlich FDP-Vorsitzende oder Schüler*in). Die Aufteilung 

des Sinnlichen kann man also als eine Aufteilung von Beziehungen und den Bruch 

mit ihr (die Politik) als eine Transformation von Beziehungen begreifen. Die 

Antwort auf die Frage nach dem Umgang mit Ambiguität liegt dann in der Frage 

danach, wie wir unsere Beziehungen organisieren wollen. Wenn jemanden nicht 

als ein politisches Wesen erkennen heißt, sie*ihn nicht als sprechendes Wesen 

anzuerkennen, dann geht es vielleicht darum, zu versuchen, Beziehungen 

einzugehen, in denen einerseits immer wieder die Frage „Wer kann was zu was 

sagen?“ gestellt werden kann und andererseits darum, die eigene Position zu 

hinterfragen, zu prüfen, ob man nicht gerade jemanden „das Wort aus dem Mund 

nimmt“. Eine solche Vorstellung von einem Umgang mit Ambiguität ist allerdings 

von einer liberalen Vorstellung der Pluralität und dem marketplace of ideas als 

auch von einer hyper-harmonischen Vorstellung einer befriedeten Gesellschaft 

abzugrenzen. Basiert der liberale Begriff von Pluralität gerade auf einer 

Vorstellung von festen, abgrenzbaren und repräsentativen gesellschaftlichen 

Interessens- und Kulturgruppen und leugnet der (Vulgär-)Individualismus des 

marketplace of ideas den gesellschaftlichen Zusammenhang generell, besteht die 

Idee der Politik bei Rancière gerade in dem Überschreiten und der Emanzipation 



 
9 

von diesen Grenzen. Und dieses Überschreiten – und damit Politik – ist, wie 

gesagt, immer konflikthaft und eben nicht harmonisch. 

 

3. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH 

ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN? 

Das Thema Wahrheit und die Frage, ob es Richtig und Falsch gibt, spielen für 

Rancière kaum eine Rolle. Das Folgende ist also eher eine aneignende 

Interpretation als eine Rekonstruktion von Rancières Überlegungen. Rancière 

(2012) scheint hier in der Tradition Michel Foucaults zu stehen, indem er nicht so 

sehr danach fragt, was Wahrheit und was wahr ist, sondern wie eine Wahrheit 

oder Wissen produziert wird, und dieses Wissen dann dort aufzufinden versucht, 

wo es tatsächlich wirkt. Entwickelt Foucault (1974; 1981) an dieser Stelle eine 

komplexe Diskurs- und Wissenschaftstheorie, interessiert sich Rancière mehr für 

die Literarität von Wahrheit und Wissen – also, wie sich bestimmte Diskurse 

(bspw. über Fakten) von Literatur, die „nur“ etwas erzählt und mitunter fiktional 

ist, abgrenzen und wie sie dadurch ihren Anspruch, etwas Wahres zu sagen, zu 

etablieren versuchen. Diese Wahrheitsdiskurse besäßen aber selbst eine 

literarische Form. Rancière (2015 [1992]: 27) nennt das die „Poetik des Wissens“.  

Rancières Begriff des Erzählens hängt dabei damit zusammen, was er die 

Aufteilung des Sinnlichen nennt. Wir können uns nur in der Welt bewegen, wenn 

wir sie aufteilen, wenn wir das eine vom anderen unterscheiden können: 

zwischen Tischen und Stühlen, Wegen und Abgründen, Geräuschen und 

Sprechen. Durch die Unterscheidung werden den jeweiligen Dingen, aber auch 

Menschen, Funktionen, Positionen und Identitäten zugewiesen: auf Stühlen sitzt 

man und auf Tischen isst man (und nicht umgekehrt); auf Wegen geht man und 

man sollte vermeiden, den Weg zu verlassen, um nicht in den Abgrund zu fallen; 

Bäume sprechen nicht mit uns, wenn der Wind in ihren Blättern rauscht, doch 



 
10 

wenn andere Menschen ihre Münder öffnen und Worte formulieren, tun sie 

genau das. Ohne eine Aufteilung der Welt – also dann, wenn alles gleich wäre – 

könnten wir nichts erkennen und nichts wissen: Wir könnten uns nicht bewegen, 

weil wir nicht zwischen Weg und Abgrund unterscheiden können, nicht sprechen 

oder hören, weil wir den Unterschied zwischen den Lauten und Wörtern nicht 

kennen. Da wir die Welt um uns herum identifizieren, indem wir sie mit unseren 

Sinnen „sinnvoll“ wahrnehmen, spricht Rancière (2008: 31) von der Aufteilung des 

Sinnlichen. Die Aufteilung des Sinnlichen ist also eine Ordnung der 

Wahrnehmungsweisen, die den Dingen ihren Anteil an und ihren Ort in einer 

Ordnung zuweist. Sie ist  

eine Ordnung der Körper, die die Aufteilung unter den Weisen des 

Machens, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens 

bestimmt, die dafür zuständig ist, dass diese Körper durch ihren 

Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind […] 

(Rancière 2002: 41).  

In diesem Sinne könnte man sagen, Rancière geht es weniger um eine Wahrheit 

in oder hinter den Dingen, sondern um das, was wahr_nehmbar ist. 

Erzählen bedeutet für Rancière nun nicht „erfinden“ im Sinne von „lügen“, 

sondern eine Verbindung zwischen Dingen herzustellen, sie anzuordnen, ihnen 

eine sinnvolle Funktion in dieser Anordnung zuzuweisen (Rancière 2013a: 10). 

Insofern repräsentieren Erzählungen einen Teil der Aufteilung des Sinnlichen, 

reproduzieren diese, rekonstruieren die Beziehungen zwischen den Teilen und 

dem Ganzen. Sie sind daher nicht bloße Wiedergabe von Tatsachen, die jenseits 

der Aufteilung des Sinnlichen existieren würden, „sondern eine Art, eine gelebte 

Welt zu konstruieren“ – und Rancière ergänzt – „zu dekonstruieren“ (Rancière 

2013 [1981]: 16).  



 
11 

Was ihn dabei interessiert, ist die Art und Weise, wie diese Verbindungen 

hergestellt werden, und wie diese Arten und Weisen des Erzählens die 

Unterschiede der Diskurse definieren. So konstruierten z. B. Politik, Kunst und 

Wissenschaft spezifische Modi des Erzählens, „das heißt materielle 

Neuanordnungen von Zeichen und Bildern, und stiften Beziehungen zwischen 

dem, was man sieht, und dem, was man sagt, zwischen dem, was man tut und 

tun kann“ (Rancière 2008: 62). Die Untersuchung der literarischen Verfahren der 

Wissenschaften (insbesondere der Human- oder Sozialwissenschaften) nennt er 

Poetik des Wissens (Rancière 2015 [1992]: 27). Die Poetik des Wissens interessiere 

sich dabei einerseits für die Arten und Weisen des Erzählens in der Wissenschaft, 

über die sich wissenschaftliche Disziplinen dem bloßen Erzählen und damit dem 

Vorwurf, (zu) fiktional zu sein, zu entziehen versuchen. Andererseits betrachtet 

sie die Momente, in denen das Erzählen in die Rede des wissenschaftlichen Textes 

immer wieder einbricht. Letzteres passiere z. B., wenn in die Erzählung der 

Statistik der Sozial- oder Geschichtswissenschaftler*in Erzählungen 

eingeflochten werden, die nicht zum wissenschaftlichen Diskurs gehören („das 

Heft eines Volksschullehrers, die Erinnerungen an irgendeine Kindheit, den Dorf- 

oder Vorstadtroman“; Rancière 2015 [1992]: 164), die aber dem Argument sofort 

Leben und Sinn verliehen (Rancière 2015 [1992]: 164). Oder wenn die Philosophie 

auf Bildnisse oder den Mythen zugreift und „die Philosophen zu Erzählern werden 

und selbst dieses Bindeglied zwischen den Diskursformen liefern“ (Rancière 

2014: 120). 

Wahrheit ist für Rancière also etwas, was (nicht nur, aber) immer auch erzählt 

werden muss. Da eine Erzählung als Konstruktion von Elementen die Möglichkeit 

beinhaltet, andere Zusammenhänge zwischen den Elementen herzustellen oder 

neue Elemente mit einzubeziehen und die üblichen zu ignorieren, kann die 

Wahrheit anderes erzählen und anders erzählt werden. Das heißt nicht, dass alles 

nur eine Geschichte ist und man sich die Realität mit jeder Lüge zurechterzählen 

kann, sondern, dass es darum geht, „ein Diskurs zu produzieren, dem die Idee 



 
12 

einer Wahrheit nicht gleichgültig ist, aber der zugleich nicht vorgibt, die Wahrheit 

zu sagen“ (Rancière 2014: 135). 

 

4. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT? 

Auch wenn Jacques Rancière den Begriff „(soziale) Positionierung“ selbst nicht 

benutzt, könnte man sagen, dass unser Urteilsstandort von einer solchen geprägt 

ist. Positionierung meint in der feministischen und postkolonialen Theorie den 

nie ganz festgelegten Ort, von dem aus Subjekte sich die Welt erschließen, und 

den widersprüchlichen Prozess, wie Subjekte dort „hingelangen“ (sich selbst dort 

positionieren und – historisch, sozial, kulturell – dort positioniert werden). 

Rancière interessiert sich dabei aber weniger für die Positionierung selbst, als für 

das Moment, in dem sich Subjekte von ihrer Positionierung bzw. ihrer Identität 

entfernen. Rancière (2002: 48 ff.) würde sagen: sich ent-identifizieren. Er 

interessiert sich also nicht so sehr dafür, was unsere Sicht auf die Welt prägt, 

sondern wie sie sich verändern kann. Diesen Prozess der Entidentifizierung und 

Veränderung nennt er Emanzipation (Rancière 2016: 140). 

Unsere Sicht auf die Welt ist dadurch geprägt, was Rancière die Aufteilung des 

Sinnlichen nennt. Wir können uns nur in der Welt bewegen, wenn wir sie aufteilen, 

wenn wir das eine vom anderen unterscheiden können: zwischen Tischen und 

Stühlen, Wegen und Abgründen, Geräuschen und Sprechen. Durch die 

Unterscheidung wird den jeweiligen Dingen Funktionen, Positionen und 

Identitäten zugewiesen: auf Stühlen sitzt man und auf Tischen isst man (und nicht 

umgekehrt); auf Wegen geht man und man sollte vermeiden, den Weg zu 

verlassen, um nicht in den Abgrund zu fallen; Bäume sprechen nicht mit uns, 

wenn der Wind in ihren Blättern rauscht, doch wenn andere Menschen ihre 

Münder öffnen und Worte formulieren, tuen sie genau das. Ohne eine Aufteilung 



 
13 

der Welt – also dann, wenn alles gleich wäre – könnten wir nichts sehen und nichts 

wissen: Wir könnten uns nicht bewegen, weil wir nicht zwischen Weg und 

Abgrund unterscheiden können, nicht sprechen oder hören, weil wir den 

Unterschied zwischen den Lauten und Wörtern nicht kennen. Da wir die Welt um 

uns herum identifizieren, indem wir sie mit unseren Sinnen „sinnvoll“ 

wahrnehmen, spricht Rancière (2008: 31) von der Aufteilung des Sinnlichen. Die 

Aufteilung des Sinnlichen ist also eine Ordnung der Wahrnehmungsweisen, die 

den Dingen ihren Anteil an und ihren Ort in einer Ordnung zuweist. Sie ist  

eine Ordnung der Körper, die die Aufteilung unter den Weisen des 

Machens, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens 

bestimmt, die dafür zuständig ist, dass diese Körper durch ihren 

Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind […] 

(Rancière 2002: 41).  

Ein Urteilsstandort wird nun in den Sozialwissenschaften ausgehend von der 

Identität der*des Urteilenden konzipiert, also das, was als Sozialisation 

bezeichnet wird. Eine Aufteilung des Sinnlichen ist aber nicht dasselbe. Die 

Sozialwissenschaften fragen in der Regel nach Dingen wie „Warum hört eine 

bestimmte gesellschaftliche Gruppe hauptsächlich diese oder jene Musik?“ oder 

„Warum wählen bestimmte Personen hauptsächlich diese oder jene Partei?“. 

Dann suchen sie die Gründe dafür im Umfeld und in den Diskursen, die die 

jeweiligen Menschen prägen. Die Aufteilung des Sinnlichen meint dagegen viel 

allgemeiner das Regime, dass diese Gruppen erst als solche erscheinen lässt. 

Bevor z. B. eine Arbeiter*innenklasse nach ihren musikalischen Vorlieben und 

politischen Präferenzen durch die Soziologie befragt werden kann, muss sie 

bereits als solche konstituiert sein – ansonsten wüsste die Soziologie gar nicht, 

wen sie befragen sollte. Die Soziologie weiß das, weil allgemein bekannt ist, was 

eine Arbeiter*innenklasse ausmacht: „Indem der Soziologe auf der Straße 

herumläuft und die Meinungen, die bereits von alleine geläufig sind, an der Leine 



 
14 

hält, läuft er immer hinter seiner eigenen Karikatur hinterher […]“ (Rancière 2010 

[1983]: 231). Das, was Rancière an der Soziologie stört, ist nicht, dass er an dem 

Wahrheitsgehalt ihrer Studien zweifeln würde, sondern dass die Soziologie – auch 

aus guten Gründen – Urteile ausspricht, die diejenigen, über die geurteilt wird, 

auf ihren Platz verweist. Die Soziologie reproduziert daher die Aufteilung des 

Sinnlichen lediglich, indem sie die Subjekte, die sie vielleicht sogar emanzipieren 

und aus ihrer Situation herausholen will, immer zuerst auf diese (subalterne) 

Position verweist und dann immer mehr Gründe sucht, warum sie sie nicht 

verlassen können: Sie hören weniger „anspruchsvolle Populärmusik“, weil sie 

vielleicht für alles andere keine Zeit und Kapazitäten haben; sie wählen die 

Parteien, die ihnen versprechen, für sie das Denken zu übernehmen, weil sie 

dafür ebenso weder Zeit noch Kapazitäten haben usw. Es gibt immer einen 

Abstand zwischen den Urteilenden (der Soziologie) und denjenigen, über die 

geurteilt wird (die gesellschaftlichen Gruppen), denen erstere erklären, was sie 

sind und warum sie so sind und auch nicht anders (sein) können. 

Diesen urteilenden Abstand kritisiert Rancière auch in der Kunst. Kunst werde 

beispielsweise nicht dadurch politisch, dass sie auf gesellschaftliche Missstände 

hinweist, denn diese Art der Kunst urteilt nicht bloß über gesellschaftliche 

Missstände (wogegen nichts einzuwenden ist), sondern sie urteilt auch über 

die*den Betrachter*in/Zuschauer*in. Egal ob als Bild, Theater oder Film: diese 

Art der Kunst gibt immer schon vor, was die*der Betrachter*in/Zuschauer*in zu 

denken hat, nimmt deren*dessen Urteil vorweg und verurteilt sie*ihn zu der 

Passivität und Unwissenheit, aus der sie von der politischen Kunst gerettet 

werden muss. Der Abstand zwischen Soziologie und untersuchter Gesellschaft ist 

ein ähnlicher wie der zwischen Künstler*in und Betrachter*in/Zuschauer*in, 

denn in beiden werden die Subjekte, an die sie sich richten, auf bestimmte 

Positionen festgeschrieben, wodurch ihre Emanzipation von der Instanz des 

Abstandes (von der Soziologie, von der Kunst) abhängig gemacht und damit in 

eine unendliche Zukunft verschoben wird. 



 
15 

Dabei bedeutet Emanzipation für Rancière genau das: eine Entidentifizieren von 

der durch die Aufteilung des Sinnlichen zugeschriebenen 

Subjektposition/Identität, indem Menschen nicht mehr so erscheinen (wollen), 

wie es ihre gesellschaftliche Positionierung erwarten lassen würde. Dieser 

emanzipatorische Bruch mit der Aufteilung des Sinnlichen schafft allerdings nicht 

einfach die alten Identifizierungen und Zuschreibungen ab, sondern setzt einen 

Streit um die Aufteilung und die mit ihr verbundenen Zuschreibungen in die Welt, 

das heißt einen Streit zwischen der Aufteilung, aus deren Sicht es keinen Grund 

zum Streiten und für Emanzipation gibt (alle haben ja ihre rechtmäßigen Anteile 

am Ganzen), und den sich emanzipierenden Subjekten, für die es viele Gründe 

gibt zu widersprechen. Kunst kann so gesehen immer dann politisch werden, 

wenn sie nicht das Urteil vorwegnimmt, sondern diesen Streit ausstellt ohne ihn 

zu bewerten (Rancière 2015 [2008]: 121f.) und damit eine*n emanzipierte*n 

Betrachter*in/Zuschauer*in vorraussetzt. Das Gleiche könnte für eine Politische 

Theorie gelten: nicht ein Urteil vorwegnehmen (z. B. bezüglich der Frage was eine 

gute und was eine schlechte Demokratie ist), sondern einen Streit ausstellen (z. B. 

darüber, was Demokratie sein könnte) ohne zu (ver-/be-)urteilen und damit 

eine*n emanzipierte*n Leser*in/Zuhörer*in voraussetzen. Für Rancière (2014a: 

134 f.) ist das eine Frage des Humors und seine Kritik ist eher als Polemik zu 

verstehen: Humor brauche Leser*in/Zuhörer*in, die sich nicht alles vorkauen 

lassen wollen, und Polemik integriere eher die Position, gegen die er polemisiere, 

anstatt sie anzuklagen und zu verurteilen. Eine emanzipatorische bzw. politische 

Theorie wäre eine, die sich des Urteils enthält und auch keine Kriterien für gutes 

Urteilen aufstellt; eine Theorie, die nicht richtet, sondern mit Humor einen Dialog 

unter Gleichen sucht. 

 

 



 
16 

5. WELCHE IMPULSE LASSEN SICH MIT RANCIÈRE FÜR DIE POLITISCHE 

URTEILSBILDUNG UND/ODER FÜR GUTE POLITISCHE URTEILE ABLEITEN?  

Unter einem politischen Urteil wird normalerweise eine wertende Einschätzung 

bezüglich eines gesellschaftlichen Sachverhalts verstanden, die auf einer 

analytisch-rationalen Bewertung der Situation beruht. Daher kann die Antwort 

auf die Frage, ob sich in Rancières Überlegungen Impulse für eine gute politische 

Urteilsbildung ableiten ließe, im Prinzip sehr kurz ausfallen: Nein, eigentlich nicht! 

Das hat damit zu tun, dass es so etwas wie ein politisches Urteil für Rancière nicht 

gibt, da sowohl Rancières Politikbegriff etwas ist, was solche Urteile infrage stellt, 

als auch Rancières Philosophie im Allgemeinen nicht an Urteilen interessiert ist. 

Ich glaube aber, dass man mit Rancière dennoch etwas zum Umgang mit 

Urteilsbildungen sagen kann. Das Folgende ist also keine Rekonstruktion von 

Rancière, sondern ein Vorschlag, wie vielleicht mit Rancière über Urteilen 

nachgedacht werden könnte. Meine These dazu ist eine zweifache: Erstens, 

interessiert Rancière sich durchaus für Momente, in denen Subjekte, denen das 

Vermögen zur Urteilsbildung eigentlich abgesprochen wird, ein solches 

praktizieren. Sie widersetzen sich dann einer Ver-/Beurteilung, die sie für unfähig 

erklärt, und schaffen damit einen Ort des Konfliktes zwischen zwei 

widerstreitenden Urteilen. Hinter dieser Überlegung stehen Rancières 

Politikbegriff und sein Verständnis von Gleichheit. Zweitens könnte man sagen, 

das Rancières Philosophie davon ausgeht, dass alle Individuen gleichermaßen 

dazu in der Lage sind, zu beurteilen (was etwas anderes ist, als zu behaupten, 

dass alle Individuen zu allen Dingen immer das Richtige sagen und entscheiden). 

Um das zu zeigen, gehe ich zunächst auf die Begriffe Gleichheit und Politik bei 

Rancière ein, um diese dann auf den Begriff des Urteils anzuwenden. 

Unter Gleichheit versteht Rancière nicht etwas, das zum Menschsein jeder*jedes 

Einzelnen dazugehört, was also im menschlichen Wesen verankert wäre, sondern 

was sich in Beziehungen zwischen Menschen zeigen kann – oder auch nicht. Denn 



 
17 

in der Regel sind menschliche Beziehungen von Ungleichheit geprägt, gerade 

wenn sie auf „Dauer gestellte“ gesellschaftliche Beziehungen sind. Aus Rancières 

Sicht ist das zunächst nichts zu Beklagendes, da Ungleichheit nicht an sich 

Unrecht oder Unterdrückung bedeutet. Es heißt lediglich, dass Unterscheidungen 

zwischen Dingen eingeführt werden: zwischen Tischen und Stühlen, Wegen und 

Abgründen. Durch die Unterscheidung werden den jeweiligen Dingen 

Funktionen, Positionen und Identitäten zugewiesen: auf Stühlen sitzt man und 

auf Tischen isst man (und nicht umgekehrt); auf Wegen geht man und man sollte 

vermeiden, den Weg zu verlassen, um nicht in den Abgrund zu fallen. Ohne eine 

Aufteilung der Welt – also dann, wenn sich nichts voneinander unterschiede und 

daher alles gleich wäre – könnten wir nichts erkennen und nichts wissen: Wir 

könnten den Weg nicht vom Abgrund unterscheiden. Rancière (2008: 31) spricht 

diesbezüglich von Aufteilungen des Sinnlichen, d.h. von verschiedenen Arten und 

Weisen, wie wir durch Ungleichmachung eine sinnlich wahrnehmbare und 

kognitiv sinnvolle Welt schaffen. Die Aufteilung des Sinnlichen ist so gesehen eine 

Ordnung der Wahrnehmungsweisen, die den Dingen ihren Ort in einer Ordnung 

zuweist und sie ins Verhältnis zu anderen Dingen setzt. Diese Ungleichmachung 

geschieht auch in Bezug auf die Menschen und ihren „Platz“ in einer Gesellschaft.  

Rancière versteht diese Aufteilung daher als  

eine Ordnung der Körper, die die Aufteilung unter den Weisen des 

Machens, den Weisen des Seins und den Weisen des Sagens 

bestimmt, die dafür zuständig ist, dass diese Körper durch ihren 

Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind […] 

(Rancière 2002: 41).  

Jegliche Form von Kollektivität (egal ob sie zwei Individuen oder eine 

Millionengesellschaft umfasst) bringt ihre Formen der Aufteilung und 

Unterscheidung mit sich. Gleichheit ist nun bei Rancière das Fehlen oder 

Ignorieren der Aufteilung und Unterscheidungen. Sie ist damit also weder etwas 



 
18 

essentiell menschliches oder gutes, noch eine moralische oder ethische 

Forderung. Im Gegenteil: Da jede Form von Kollektivität immer Aufteilungen 

erfordert, kann es auch keine Gesellschaft der Gleichheit geben. Gleichheit ist 

lediglich das Fehlen eines Maßes zur Unterscheidung. 

Das heißt aber auch, dass es nicht nur eine Aufteilung gibt und dass sich die Art 

und Weise, wie, wo und was aufgeteilt wird, verändern kann. Diese Momente der 

Veränderung nennt Rancière Politik. Politik bezeichnet für Rancière jene 

Handlungen, die zu einem Bruch mit der Aufteilung des Sinnlichen führen, das 

heißt mit dem, was gesehen und gesagt werden kann (Rancière 2002: 41; 2008: 

32;). Wie ein solcher Bruch zustande kommen kann, diskutiert Rancière 

insbesondere in Bezug auf Sprechen: der Frage, wer in einer Aufteilung wo und 

was sagen kann. Wenn der FDP-Vorsitzende Christian Lindner (2019) 

beispielsweise „Fridays For Future“-Aktivist*innen vorwirft, sie seien unfähig, 

globale Zusammenhänge, das technisch Sinnvolle und das ökonomisch 

Machbare zu begreifen, und meint, dies sei eine Sache für Profis, dann spricht er 

damit eine Aufteilung des Sinnlichen aus, in der Schüler*innen und Schüler nichts 

zu Klimapolitik (oder zu Politik im Allgemeinen zu) sagen hätten, da sie nicht 

„Profis“ sein, also (noch) nicht die nötige Erfahrung und das nötige Wissen 

besitzen, studiert oder eine lange Polit-Karriere hinter sich haben. Allerdings 

kann man sagen, dass die anhaltende Präsenz der gesamten Klimabewegung 

zeigt, dass Schüler*innen und Schüler sehr wohl wissenschaftliche Studien lesen 

und interpretieren können und sehr wohl in der Lage sind, sich in dem zu 

bewegen, was man als politisches Tagesgeschäft bezeichnet. Sie konstituieren 

sich als politische Subjekte und demonstrieren damit ihre Gleichheit mit 

denjenigen, die sie ihnen absprechen und als idealistische, aber noch unwissende 

Kinder darstellen wollen. Die Demonstration der Gleichheit besteht also nicht 

darin, dass die jungen Klimaaktivist*innen zu Politiker*innen wie Christian 

Lindner werden, sondern dass sie wie sie die Kompetenz und das Wissen besitzen, 

über Klima und Politik im Allgemeinen zu befinden. Indem sie sich als gleich 



 
19 

erklären, machen sie die Idee der Aufteilung und Zuordnung in Menschen mit 

und ohne politische Kompetenz zunichte, und diese Demonstration der Gleichheit, 

die mit der Aufteilung bricht, indem sie versucht ihre Ungültigkeit zu verifizieren, 

nennt Rancière Politik. 

Diese Gedankenbewegung von der Aufteilung des Sinnlichen, über Gleichheit zur 

Politik lässt sich auf den Begriff des Urteils übertragen. Ein Urteil ist zunächst 

etwas, was seine Grundlage in der Aufteilung des Sinnlichen findet und diese in 

gewisser Weise ausdrückt. Lindners Urteil, dass man die Problematik mit dem 

Klima lieber den Profis überlassen sollte, gründet auf einer Aufteilung in Profis 

(Erwachsene, Politiker*innen, Wissenschaftler*innen, etc.) und Nicht-Profis 

(Kinder, Schüler*innen, Träumer*innen, etc.). Diese Aufteilung wird gemeinhin 

begründet mit Aspekten wie Wissen, Erfahrung und formelle Qualifikation und 

weist den daraus entstehenden Identitäten bestimmte Rollen und Orte zu: 

„Profis“ können die Lage beurteilen und daraus Urteile und 

Handlungsempfehlungen ableiten, während „Nicht-Profis“ ersteren zuhören und 

lernen sollten. Auch das Urteil der Wissenschaftler*innen, die mit ihren Studien 

den Klimawandel belegen und auf die sich die jungen Klimaaktivist*innen 

beziehen, gehören zu dieser Aufteilung. Dass die Klimaaktivist*innen sich mit der 

erdrückenden Mehrheit aller wissenschaftlichen Expert*innen, die etwas zum 

Klimawandel sagen könnten, einig sind, heißt lediglich, dass sie sich deren Urteil 

anschließen. Dieses Urteil der Wissenschaft repräsentiert aber ebenso die gleiche 

Aufteilung in Profis und Nicht-Profis, das auf Wissen, Erfahrung und formelle 

Qualifikation gegründet ist. So gelesen ist der Streit zwischen jungen 

Klimaaktivist*innen und „der“ Wissenschaft auf der einen und erfahrenen Politik-

Profis auf der anderen Seite kein politischer Streit in Rancières Sinne, der mit der 

Aufteilung des Sinnlichen brechen würde. Er ist vielmehr ein Interessens- und 

Identitätskonflikt innerhalb einer Aufteilung: ein Konflikt zwischen dem 

(vermeintlich) politisch Machbaren und dem wissenschaftlich Notwendigen. Das, 

was dieses „FFF“-Moment politisch macht, ist also nicht der inhaltliche Anschluss 



 
20 

der Aktivist*innen an „die“ Wissenschaft oder der institutionelle Anschluss an den 

politischen Betrieb, sondern die Fällung eines Urteils, das sich der Aufteilung in 

Profis/Nicht-Profis verweigert. Die jungen Klimaaktivist*innen „erdreisten“ sich 

die Lage auch als Nicht-Profis zu beurteilen und zeigen, dass man überhaupt kein 

Profi sein muss, um zu einem Urteil zu kommen – sie setzten dem Urteil, dass auf 

der Aufteilung in Profis/Nicht-Profis gründet, ein Urteil entgegen, dass von der 

Gleichheit aller ausgeht – von der Fähigkeit jede*s*r Beliebigen, ein Urteil treffen 

zu können.  

Und tatsächlich behandelt Rancière eine solche Vorstellung eines 

„voraussetzungslosen Urteilens“ (mein Begriff, nicht Rancières) an einer ganz 

anderen Stelle; dann nämlich, wenn er seine (eigenwillige) Interpretation des 

ästhetischen Urteils bei Immanuel Kant (2009 [1790]: 49) entwickelt. Für Kant sei 

nämlich die Voraussetzung für ein ästhetisches Urteil der interessenlose Blick und 

die Bedingung für diesen wiederum eine doppelte Suspendierung: Die 

ästhetische Beurteilung (schön oder nicht) der Fassade eines Palastes müsse 

sowohl unabhängig von der gesellschaftlichen Funktion und Entstehung des 

Gegenstandes (vom Schweiß des Volkes für die Arroganz der Herrschenden 

gebaut), als auch von der sozialen Situation der*des Betrachter*s*in sein 

(Rancière 2016 [2004]: 34f). In diesem Sinne ist das Urteil voraussetzungslos. Aber 

auch auf der anderen Seite, auf der (Produktions-)Seite des Palastes, der Kunst 

gibt es Urteile – Kunst im gesellschaftlichen Kontext könne nicht nur ein Urteil 

über diese Gesellschaft aussprechen, sondern sie urteile zugleich immer auch 

über die*den Betrachter*in/Zuschauer*in. Ob als Bild, Theater oder Film: Es gibt 

Kunst, die immer schon wisse, was die*der Betrachter*in/Zuschauer*in zu 

denken hat, die deren*dessen Urteil vorweg nimmt und sie*ihn zu der Passivität 

und Unwissenheit verurteilt, aus der sie von der Kunst gerettet werden muss.  In 

diesem Sinne sei eine emanzipatorische Kunst eine, die nicht das Urteil 

vorwegnimmt, sondern die, die die Urteilsfähigkeit der 

Betrachter*in/Zuschauer*in voraussetzt (Rancière 2015 [2008]: 121ff). 



 
21 

Darin lassen sich zwei Dinge erkennen: Erstens, wenn es so etwas wie ein 

politisches Urteil im rancièreschen Sinne gibt, dann ist es kein rational-

analytisches Urteil, dass auf einer bestimmten Aufteilung des Sinnlichen gründet, 

sondern ein Urteil, dass auf nichts anderen gründet als auf der Gleichheit aller 

sprechender Wesen. Daher wäre zweitens eine rancièresche Philosophie des 

Urteils gerade keine Philosophie des Urteilens, sondern sie müsste den Moment 

der Gleichheit in ihre Theoriebildung mit aufnehmen. Das heißt, sie müsste den 

Streit der Urteile ausstellen, ohne ein Urteil über diese zu sprechen. Das setzt 

voraus, davon auszugehen, dass diejenigen, zu denen man schreibt und spricht, 

vielleicht nicht das gleiche wissen, nicht die gleichen Erfahrungen gemacht haben 

und auch nicht in der gleichen Position sind wie man selbst, aber dass es sich um 

emanzipierte Leser*innen/Zuhörer*innen handelt, die ebenso wie man selbst 

und von sich aus in der Lage sind, Situationen zu beurteilen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
22 

LITERATUR 

Arditi, Benjamin (2019): Fidelity to Disagreement: Jacques Rancière’s Politics 

without Ontology. In: Durham, Scott/Goankar, Dilip (Hrsg.): Distributions 

of the sensible. Rancière, between Aesthetics and Politics. Evanston: 

Northwestern University Press, S. 53-78. 

Chambers, Samuel A. (2011): Jacques Rancière and the problem of pure politics. 

In: European Journal of Political Theory 10.3 , S. 303–326. 

Flügel-Martinsen, Oliver (2017): Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution 

– Gesellschaftsordnung – Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer. 

Foucault, Michel (1974): Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der 

Humanwissen- schaften. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (1981): Archäologie des Wissens. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (2005): Omnes et singulatim: Zu einer Kritik der politischen 

Vernunft. In: ders.: Analytik der Macht, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 188-

219. 

Gebhardt, Mareike (Hrsg.) (2020): Staatskritik und Radikaldemokratie. Das 

Denken Jacques Rancières. Baden-Baden: Nomos. 

Hall, Stuart (2021): Kulturelle Identität und Diaspora. In: Hall, Stuart: Rassismus 

und kulturelle Identität. Ausgewählte Schriften 2., neu durchgesehene 

Ausgabe, Hamburg: Argument, 26-42. 

Kant, Immanuel (2009 [1790]): Kritik der Urteilskraft. Hamburg: Felix Meiner. 

Lindner, Christian (2019): Twitter Post vom 10. März 2019 

(https://twitter.com/c_lindner/status/1104683096107114497?ref_src=twsr

c%5Etfw%7Ctwcamp%5Etweetembed%7Ctwterm%5E110468309610711449

7%7Ctwgr%5E%7Ctwcon%5Es1_c10&ref_url=https%3A%2F%2Fwww.fr.de%



 
23 

2Fpolitik%2Ffridays-for-future-christian-lindner-kritisiert-

schuelerdemonstrationen-gegen-klimawandel-11842275.html) 

May, Todd (2007): Jacques Rancière and the Ethics of Equality. In: SubStance 36.2, 

S. 20-36. 

Rancière, Jacques (2002[1995]): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Rancière, Jacques (2006): Politik gibt es nur als Ausnahme. In: Halbjahresmagazin 

Polar 1, S. 65-70. 

Rancière, Jacques (2007 [1987]): Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen 

über die intellektuelle Emanzipation. Wien: Passagen. 

Rancière, Jacques (2008): Zehn Thesen zur Politik. Zürich: diaphanes. 

Rancière, Jacques (2010 [1983]): Der Philosoph und seine Armen. Wien: Passagen. 

Rancière, Jacques (2011): Der Hass der Demokratie. Berlin: August.  

Rancière, Jacques (2013): Geschichtsbilder. Berlin: Merve. 

Rancière, Jacques (2013 [1981]): Die Nacht der Proletarier. Archiv des 

Arbeitertraums. Wien: Turia+Kant. 

Rancière, Jacques (2014 [1974]): Die Lektion Althussers. Hamburg: LAIKA. 

Rancière, Jacques (2014): Die Methode der Gleichheit. Wien: Passagen. 

Rancière, Jacques (2015 [1992]): Die Wörter der Geschichte. Versuch einer Poetik 

des Wissens. Berlin: August. 

Rancière, Jacques (2015 [2008]): Der emanzipierte Zuschauer. 2., überarbeitete 

Auflage, Wien: Passagen. 



 
24 

Rancière, Jacques (2016 [2004]): Das Unbehagen in der Ästhetik. 3. Auflage, Wien: 

Passagen. 

Rancière, Jacques (2016): The Method of Equality: Politics and Poetics. In: 

Honneth, Axel/Rancière, Jacques: Recognition or Disagreement: a critical 

encounter on the politics of freedom, equality, and identity. New York: 

Columbia University Press, 133–155. 

Rancière, Jacques (2018): Das Ereignis 68 interpretieren. Wien: Passagen. 

Zieringer, Carolin/Leonhardt, Christian (2020): Politik, Körper, Ironie: Rancière 

queer-feministisch weiterdenken. In: Gebhardt, Mareike (Hrsg.): 

Staatskritik und Radikaldemokratie. Das Denken Jacques Rancières. Baden-

Baden: Nomos, S. 171 – 187. 

 


