
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

JEAN AMÉRY 
VERFASST VON LARS TITTMAR 

INHALTSVERZEICHNIS 

1. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (MEHRDEUTIGKEIT, WIDERSPRÜCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM 

BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHEN? ............................................................................................................... 1 

2. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch 
unterscheiden? ............................................................................................................................................. 3 

3. Was prägt unsere Sicht auf die Welt bzw. was prägt unseren Urteilsstandort? Und was gibt es 
im Sinne eines möglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zu nehmen? ............. 4 

Literatur ......................................................................................................................................................... 7 

 

1.  WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (MEHRDEUTIGKEIT, WIDERSPRÜCHLICHKEIT)  

UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHEN?  

„Radikaler Humanismus als Leitfaden“ 

Améry würde eventuell die Frage stellen, worin diese Ambivalenzen im 

Politischen überhaupt bestünden, und dann käme es ihm darauf an, woraus sich 

die Ambiguitäten ergeben. Grundsätzlich sieht er die gesellschaftliche Spannung 

zwischen verschiedenen Freiheitsbestrebungen und Bedürfnissen, die sich 

gegenseitig überlagern, wodurch sie in Konkurrenz zueinander geraten können. 

Eine fundamentale Toleranz gegenüber unterschiedlichen politischen 

Auffassungen, also eine völlige Gleichbehandlung beispielsweise linker und 

rechter Bestrebungen, hält er aber für falsch: Toleranz für sowohl reaktionäre, in 

der Konsequenz menschenfeindliche Positionen als auch deren Widerpart, eine 

an Begriffen wie Humanität und Emanzipation festhaltende Linke zu 

proklamieren und diese damit gleichzusetzen, ist für ihn unverantwortlich. Ein 



 
2 

solches Handeln verkennt sowohl die Gefahr, die von der politischen, 

insbesondere extremen Rechten ausgeht als auch die Notwendigkeit einer 

progressiven Entwicklung innerhalb der Gesellschaft. 

Grundsätzlich hält Améry aber den Akt der Kommunikation, die Fähigkeit von 

Menschen auch unterschiedlichster Prägung zum Dialog miteinander, für 

unabdingbar in der Entwicklung menschlicher Gesellschaften zum Besseren hin. 

Diese Achtung vor dem Gegenüber sieht er dabei aber als etwas erst zu 

Entwickelndes an, was so noch nicht vorhanden ist. Hier sieht er eine Aufgabe der 

Linken darin, solche Prozesse auf politischer Ebene zu fördern und zu bestärken: 

Er hat dabei stets die Situation im Nahen Osten, den Konflikt zwischen Israel und 

dessen arabischen Nachbarstaaten wie auch der arabischen Bevölkerung in Israel 

und den palästinensischen Gebieten   vor Augen. Améry, der sich solidarisch 

erklärt mit dem Staat Israel, den er als Schutzraum für alle von Antisemitismus 

Verfolgten weltweit betrachtet, glaubt an die Möglichkeit, die Gegner in diesem 

Konflikt durch pädagogische Arbeit zu gegenseitigem Respekt voreinander 

erziehen zu können. 

Améry befürwortet die Bildung breiter gesellschaftlicher, aber grundsätzlich lin-

ker und progressiv orientierter Bündnisse. Statt sich an inhaltlichen Differenzen 

aufzureiben, soll dabei das gemeinsame Ziel der Verbesserung der Verhältnisse 

und die Errichtung humaner Lebensbedingungen für alle Menschen im Zentrum 

gemeinsamer Anstrengungen stehen. Bestimmte Vorstellung sind hier aber nicht 

verhandelbar und müssen als Mindeststandards, auf die sich die Bündnispartner 

einigen müssen, begriffen werden. Demokratische und humanistische Werte, wie 

Rede- und Meinungsfreiheit, aber insbesondere auch alle Rechte, welche die_den 

Einzelnen vor der Gewalt eines Kollektivs schützen sollen, sind für ihn unteilbar. 

Vor diesem Hintergrund sollen sich beispielsweise die Auseinandersetzungen um 

betriebliche Mitbestimmung, der Kampf gegen Antisemitismus, die Abschaffung 

des Verbotes von Schwangerschaftsunterbrechungen, das Problem der globalen 



 
3 

Ungleichheit wie auch die Frage nach einer Bildungs- und auch Strafrechtsreform 

verbinden. So kann gesagt werden, dass Amérys Idee eines radikalen Humanis-

mus der Leitfaden sein soll, mit dem politischen Ambiguitäten und Ambivalenzen 

begegnet werden soll. 

 

2. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH 

ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN? 

„Zwischen relativer Erkenntnis und absolutem moralischen Handeln“ 

Die Philosophie des logischen Empirismus des Wiener Kreises prägte Améry 

schon sehr früh und hatte Zeit seines Lebens einen großen Einfluss auf ihn. Er 

war jedoch nie dogmatischer Anhänger einer bestimmten Denkrichtung und ließ 

sich auch stark von neomarxistischen Positionen sowie dem Existenzialismus 

Jean-Paul Sartres beeinflussen. In Bezug auf den Wahrheitsbegriff lehnte er sich 

aber stark an den von Ludwig Wittgenstein ausgehenden und im Wiener Kreis 

weiterentwickelten Verifikationismus an. Améry vertritt somit in Bezug auf die er-

kenntnistheoretischen Fragen einen positivistisch-naturwissenschaftlichen 

Wahrheitsbegriff, der wie er formuliert, in der Formel zusammenläuft »Der Sinn 

eines Satzes ist der Weg seiner Verifizierung«. In diesem Sinn ist Wahrheit etwas 

Prozessuales, dem sich nur angenähert werden kann, welche aber als ein Ideal 

selbst nie völlig zu erreichen ist. 

Es gibt aber im Gegensatz dazu für Améry auch einen Wahrheitsbegriff, der sich 

weniger um Aspekte der Erkenntnistheorie dreht als um die Frage nach dem 

richtigen Handeln. So beharrt er gegenüber von ihm so charakterisierten 

irrationalistischen, gegenaufklärerischen Strömungen wie dem Strukturalismus 

von Claude Levi-Strauss' oder den Schriften von Michel Foucault, auf dem 

Festhalten an den Begriffen von Vernunft, Freiheit, Gerechtigkeit und eben auch 

Wahrheit. Außerhalb erkenntnistheoretischer Erörterungen ist Wahrheit für ihn 



 
4 

etwas, dass im täglichen Leben präsent ist und in enger Beziehung zu den Ideen 

von Freiheit, Gerechtigkeit, Vernunft wie auch seinem Gegenpart, der Unwahrheit, 

steht. So lässt sich die Antwort auf die Frage nach der Wahrheit immer in ihrem 

Negativ erfahren: wer in tatsächlicher Unfreiheit gelebt hat, wer einem 

ungerechten Urteil vor Gericht beigewohnt hat oder wer rassistische 

Diskriminierung erfahren hat, die_der wird wissen, dass die Wahrheit der Begriffe 

von Freiheit, Gerechtigkeit und Gleichheit nicht erfüllt ist. Dadurch tritt aber der 

positive wahre Gehalt hervor, wenn er auch nicht immer vollständig bzw. noch 

nicht verwirklicht ist. Für Améry stellt das Streben nach Wahrheit eine Aufgabe 

dar und ist etwas dem die Menschen in höchster Weise verpflichtet sind, auch 

wenn sie sich ihr auf erkenntnistheoretischer Ebene immer nur nähern können 

und sich im praktischen Lebensvollzug die Wahrheit von Ideen wie Begriffen oft 

eher in ihrem Gegenteil zeigt. Wahrheit ist dennoch unverzichtbar und bietet für 

Améry einen unhintergehbaren Punkt, der Orientierung bietet. Eine solche 

Orientierung ist schließlich unabdingbar für die Unterscheidung von richtig und 

falsch, schlussendlich auch von Gut und Böse. 

 

3. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT? UND WAS GIBT ES IM SINNE EINES MÖGLICHST 

FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK ZU NEHMEN?  

„Vorrang der Moral vor dem Existenzial“ 

Das Streben und Verlangen nach Freiheit ist für Améry ein wesentlicher 

Bestandteil der, wie er sagt, menschlichen Grundverfassung. Dieses Streben 

weist aber auch destruktive Tendenzen auf und kann sich dabei gegen jene 

richten, die man als eine Beschränkung der eigenen Freiheit begreift. 

Demgegenüber beruft er sich auf die für ihn allen Menschen grundsätzlich 

zukommende Fähigkeit zu vernünftigem Denken und moralischem Handeln. 

Diese begreift er als ineinander verschränkt, so dass es vernünftig ist, sich 



 
5 

moralisch gut zu verhalten und man nur moralisch gut handelt, wenn man sich 

an den Prinzipien der Vernunft orientiert. Das von Kant formulierte moralische 

Gesetz gilt ihm dabei als unhintergehbares Faktum. Wichtig ist ihm, dass der 

einzelne Mensch immer zuerst als solcher begriffen wird, mit allen Potentialen, 

die ihm zukommen. Erst danach ist er auch Angehöriger einer gesellschaftlichen 

Gruppe oder eines Staates. Grundsätzlich plädiert er dafür nationalistisches wie 

auch regionalistisches Denken zu überwinden und sich stattdessen an einem 

emphatischen Begriff von Humanismus zu orientieren, nach dem es allen 

Menschen möglich sein soll ihre je eigenen Fähigkeiten und Potentiale zu 

verwirklichen.  

Prägend sind für ihn auch Diskriminierungserfahrungen und solche des Aus-

schlusses aus der Gesellschaft. Der jüdische Hintergrund seiner Familie hat bis zu 

dem Zeitpunkt eines immer aggressiver und wirkmächtiger werdenden Antise-

mitismus für ihn keine Rolle gespielt hat. Doch musste er diese von Antisemiten 

an ihn herangetragene Zuschreibung annehmen, um sich gegen den Antisemi-

tismus zur Wehr zu setzen, denn seine Selbstwahrnehmung war vor diesem Hin-

tergrund völlig irrelevant. Die Erziehung zum Vorurteil gegenüber Minderheiten 

und marginalisierten Gruppen durch die Angehörigen der Mehrheitsgesellschaft, 

die gleichzeitig so subtil wie offen selbstverständlich abläuft, dass sie als solche 

nicht erkannt wird oder vielmehr nicht erkannt werden will, gilt es grundsätzlich 

zu überwinden.  Solange solche Diskriminierungen aber bestehen, ist ein Chan-

gieren zwischen Universalismus und Partikularismus unerlässlich, wobei sich der 

Partikularismus, ähnlich einem strategischen Essentialismus, immer aus dem 

Glauben an universale Werte ableitet und die Überwindung solcher Unterschei-

dung anstrebt. So motiviert sich sein Eintreten für Israel nicht nur aus der grund-

sätzlich allgemein zugänglichen Einsicht, dass aufgrund der Existenz von Antise-

mitismus und nach dem Schrecken der Shoah dieser Staat als Schutzraum ent-

stehen musste. Vielmehr sieht er sich durch die eigenen Erfahrungen von Diskri-

minierung, Folter und der Deportation in die deutschen Konzentrationslager, um 



 
6 

dort auf die Vernichtung zu warten, virtuell mit allen Jüdinnen und Juden verbun-

den. Diese Erfahrungen sind es auch, die ihn trotz aller Kritik an konkreten poli-

tisch-gesellschaftlichen Entwicklungen in Israel mit diesem Land solidarisch und 

verbunden sein lassen. Jedoch ist der Status ein Mensch zu sein mit den für ihn 

dazu gehörenden unveräußerlichen Rechten jederzeit höher zu bewerten als eine 

partikulare Identität, woraus folgt, dass jeder Mensch vor willkürlicher Gewalt 

und insbesondere der Folter zu schützen ist. Améry bringt dieses Prinzip auf die 

Formel des Vorrangs der Moral vor dem Existenzial. Ein gutes Urteil erfolgt daher 

immer vor dem Hintergrund des Subjekt-Statutes des einzelnen Menschen, also 

der Tatsache, dass er ein Mensch ist. Daher ist jede Form der Gewalt und des 

Terrorismus, die das Töten von Menschen als Mittel betrachtet, um ein bestimm-

tes Ziel zu erreichen abzulehnen, da sie sich immer auch mit dem Angriff auf in-

dividuelle Menschen gegen die Idee des Menschen überhaupt richtet. Die Gewalt, 

welche eingesetzt wird, um Menschen vor drohender Verfolgung und Vernich-

tung zu schützen, ist hingegen legitim wie auch geboten und darf nicht mit ers-

terer gleichgesetzt werden. Die Spannung zwischen Universalismus, der Beson-

derheit des einzelnen Menschen und der partikularen Zugehörigkeit zu einem 

bestimmen Kollektiv darf nicht einseitig zur Seite des Kollektivs hin aufgelöst wer-

den. Das bedeutet der Vorrang der Moral vor dem Existenzial. Gleichzeitig kann 

eine von außen immer wieder an das einzelne Individuum herangebrachte Zu-

bzw. Festschreibung auf eine bestimmte Zugehörigkeit dazu führen, sich als An-

gehöriger dieses Kollektivs zu wehren. Das führt Améry in Bezug auf den Antise-

mitismus immer wieder aus. 

 

 

 

 

 



 
7 

LITERATUR 

Améry, Jean (1971): Widersprüche. Stuttgart: Klett.  

Améry, Jean (2004): Aufsätze zur Philosophie. Werke Band 6, Stuttgart: Klett-Cotta. 

Améry, Jean (2004): Aufsätze zur Politik und Zeitgeschichte. Werke Band 7, 

Stuttgart: Klett-Cotta. 

Heidelberger-Leonard, Irene (2004): Jean Améry. Revolte in der Resignation, 

Stuttgart: Klett-Cotta. 

 


