BEGLEITTEXT
AUS DER PERSPEKTIVE VON

JURGEN HABERMAS

VERFASST VON AARON K. JEUTHER

INHALTSVERZEICHNIS

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/ GESELLSCHAFT? 1.vvverevverevcneersenesesesesesssesesenes 1

2, Was sind zentrale Griinde fiir Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? Und ist Ungleichheit
als ein gewichtiges Defizit der Demokratie ZU WEITEN? .......ceveverieirererieineseeeeee et 5

3. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch
UNEEISCREIARNT ittt b e bbb bbb 6

4. Was pragt unsere Sicht auf die Welt bzw. was pragt unseren Urteilsstandort? Und was gilt es
daher im Sinne eines madglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zu nehmen?..7

5. In Referenz auf die Arbeiten und das Denken von Habermas: Welche Impulse/Ratschlage
lassen sich in Bezug auf politische Urteilsbildung oder ein ,gutes politisches Urtei
nennen/ableiten? (Was sollte im politischen Urteilen bertcksichtigt werden? Was ware nicht

gut? Was macht ein gutes politisches Urteil @US? .......cvecvevirinirieneninicieseneseetesie e e sesaesees 9

|u

(=] =) (O OO URRRRRRRR 11

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT?

Um die Frage beantworten zu kénnen, was fur den Philosophen Jirgen Habermas
eine gute, ja eine lebendige Demokratie auszeichnet, ist zunachst zu klaren, wie
er die Idee der Demokratie auf einer abstrakteren Ebene bestimmt. Habermas
leitet sein Verstandnis von Demokratie her, indem er zu vermitteln sucht
zwischen einem republikanischen und einem liberalen Demokratieverstandnis -
eine Synthese, fur die er den Begriff der deliberativen Demokratie verwendet.
Wahrend, ,idealtypisch zugespitzt”, das republikanische Modell den Burger:innen
zumutet, sich unmittelbar und intensivam demokratischen Prozess zu beteiligen,
sich nicht stellvertreten zu lassen, und dabei im politischen Dialog eine

gemeinwohlorientierte Einstellung einzunehmen (Primat der Volkssouveranitat),



genugt es dem liberalen Modell, wenn die Burger:innen ihren grundrechtlich
abgesicherten Anspruch wahrnehmen, ihre privaten Interessen durch die
Teilnahme an Wahlen in den politischen Prozess einzuspeisen und dadurch den

Staat gleichsam zu ,programmieren” (Primat der Grundrechte).

In der  deliberativen Demokratie  soll sodann  einerseits die
Gemeinwohlorientierung des republikanischen Modells bewahrt werden, ohne
dabei die Erwartungen an den Beteiligungsenthusiasmus der Burger:innen zu
Uberstrapazieren (,Tugendzumutung”); andererseits sollen die Aspekte der
rechtsstaatlichen Verfasstheit sowie des Interessenausgleichs des liberalen
Modells erhalten werden, ohne Politik ganzlich auf den Ausgleich ,roher”
Privatinteressen zu reduzieren. Die deliberative Demokratie sieht die Synthese
der beiden Modelle in der Ausdifferenzierung und Institutionalisierung von
demokratischen Verstandigungsprozessen: so etwa in der diffusen und
informellen Meinungsbildung in der politischen Offentlichkeit, aber auch, entlang
engerer institutioneller Bahnen, in der formellen Meinungsbildung in
Parlamenten (oder ferner: in juristischen Diskursen in Gerichten). Die
demokratische Hoffnung besteht so darin, dass die formelle und informelle
Meinungsbildung die Gemeinwohlorientierung durchsetzen kann gegen die
Einflisse einer entfesselten Okonomie und einer sich verselbststandigenden
BuUrokratie - dabei kommt der Zivilgesellschaft eine entscheidende Rolle zu, wie

unten ausgefuhrt.

Habermas vermittelt noch in einer zweiten Hinsicht zwischen dem liberalen und
dem republikanischen Modell von Demokratie, indem er den vermeintlichen
Gegensatz von Volkssouveranitat und Grundrechten auflést. Klassischerweise
wird dieses Verhaltnis so verstanden, dass mit der unbegrenzten Ausubung der
Volkssouveranitat eine , Tyrannei der Mehrheit” drohe, vor der die Burger:innen

grundrechtlich geschitzt werden mussen - der Rechtsstaat werde der



Demokratie also gleichsam von aul3en auferlegt. Habermas argumentiert jedoch:
Rechtsstaat und Demokratie stehen einander nicht entgegen, sie bedingen, sie
ermodglichen einander; sind daher gleichurspriinglich. Denn einerseits konnen die
Burger:innen ihre Volkssouveranitat nur dann angemessen ausuben (etwa sich
selbst in den o6ffentlichen Diskurs einbringen oder sich in zivilgesellschaftlichen
Organisationen engagieren), wenn sie mit Grundrechten im Ricken dazu
ermachtigt werden, d.h. ,hinreichend unabhangig sind.” (etwa durch Meinungs-
und Assoziationsfreiheit sowie durch die materiellen Voraussetzungen politischer
Beteiligung). Und andererseits mussen sich die Blrger:innen in Austbung ihrer
Volkssouveranitat erst dartber verstandigen, wie die Grundrechte ausformuliert
werden sollen, um den historisch gegebenen Bedingungen einer bestimmten
Rechtsgemeinschaft gerecht zu werden. Anders formuliert: Es ist nicht von Natur
aus vorgegeben, in welchen ,relevanten Hinsichten” man ,jeweils Gleiches gleich
und Ungleiches ungleich” behandeln modchte; vielmehr ist es das Ergebnis
demokratischer Verstandigung (z.B. Was genau heilst es in unserer Gesellschaft,
Manner und Frauen als Gleiche zu behandeln?). Daher steht die Austbung der
Volkssouveranitat - der Sphare der 6éffentlichen Autonomie - in einem ,internen
Zusammenhang” mit der Garantie der Grundrechte - der Sphare der privaten

Autonomie. Das eine ist ohne das andere nicht zu denken.

Weil sich nun fir Habermas die Beteiligung nicht auf periodische Wahlen
beschrankt, er aber zugleich nicht damit rechnet, dass sich alle Burger:innen der
Politik als Lebensform verschreiben (sich also intensiv in Parteien oder
Nichtregierungsorganisationen beteiligen), birdet er der Zivilgesellschaft einen
Grof3teil der normativen Last der Demokratie auf. Daher zeichnet sich fur

Habermas eine gute Demokratie durch eine lebendige Zivilgesellschaft aus.

Zur  Zivilgesellschaft zahlt er nichtstaatliche und nichtdkonomische

Vereinigungen, die die politische Offentlichkeit fur die ,Wahrnehmung und



Identifizierung neuer Problemlagen” sensibilisieren, und so, wenn nétig, ein
~Krisenbewusstsein” schaffen kdnnen. Zivilgesellschaftliche Akteure stellen dabei
ganz verschiedene Probleme in den Vordergrund, die sie an die politische
Offentlichkeit herantragen. Fridays for Future problematisiert die Folgen der
globalen Erderwarmung, Pro Asyl die rechtliche Situation und den Schutz
Gefliichteter. So entsteht politische Offentlichkeit als (medienvermitteltes)
Netzwerk von gesellschaftlich relevanten Themen und Problemen, die in sozialen
Medien, der Berichterstattung und den Foren grol3er Tageszeitungen sowie auf
kleineren und groReren Veranstaltungen diskutiert werden. Entscheidend ist,
dass prinzipiell alle Akteure die gleiche Chance haben sollen, Themen zu setzen,
sich in die Diskussion einzubringen und gehort zu werden (regulatives Ideal des
herrschaftsfreien Diskurses). Dadurch - sowie durch die inhaltliche Filterung der
Medien (Medienmacht) - erreicht die offentliche Meinung ein gewisses
.diskursives Niveau”. Mit ihren ,empfindlichen Sensoren” wird die Offentlichkeit
so zu einem ,Warnsystem®”, das von der Zivilgesellschaft bedient wird. Doch
warum ist eine lebendige Zivilgesellschaft so wichtig? Sie ist wichtig, weil sich
demokratische Politik fur gewdhnlich in Routinen vollzieht, einem eingespielten
,Normalmodus’ folgt: Ausschisse tagen, Gesetze werden vorbereitet, Antrage
bearbeitet, Kooperationen ausgehandelt usw. Eine Komplexitat und
Kleinteiligkeit, an der die (meisten) Blirger:innen in ihrem Alltag nicht teilhaben
kénnen, ja, von der sie durch die Ausdifferenzierung eines politischen Systems
entlastet werden. Doch darf Politik nicht nur um sich selbst kreisen; sie muss
empfanglich bleiben fur Impulse von aul’en. Und diese Impulse wiederum
kommen aus der Zivilgesellschaft, die den Routinebetrieb der Politik aufbricht
und die Politik dazu nétigen kann, sich den drangenden Problemen der
Gesellschaft anzunehmen. So hat Fridays for Future es geschafft, den Klimawandel
als Problem fest im Bewusstsein der Gesellschaft zu verankern und durch
Massendemonstrationen den Druck der 6ffentlichen Meinung hochzuschrauben.

Sie zwingt die politischen Akteure dazu, sich zu diesem Problem zu verhalten und

4



Lésungen zu erarbeiten. In einer guten Demokratie ist die Politik durchlassig
genug, um fur den gemeinwohlorientierten Input der zivilgesellschaftlich
organisierten Offentlichkeit responsiv zu sein - und bei der Politik selbst liegt es
letztlich, diesen Input in verbindliche Entscheidungen zu Ubersetzen. Nur so
konnen sich die Burger:iinnen - Uber periodische Wahlen hinaus - als die
Autor:iinnen eben jenes Rechts verstehen, von dem sie als Adressatiinnen

betroffen sind.

2, WAS SIND ZENTRALE GRUNDE FUR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN)
DEMOKRATIEN? UND IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES DEFIZIT
DER DEMOKRATIE ZU WERTEN?

Wenn von Ungleichheit die Rede ist, mussen wir zunachst einmal fragen: ungleich
in welcher Hinsicht? Fur Habermas liegt die zunehmende wirtschaftliche
Ungleichheit in einem ,entfesselten” globalen Kapitalismus begrindet. Um
wettbewerbsfahig zu bleiben, mussen sich die Nationalstaaten an den Weltmarkt
anpassen - etwa indem sie die Steuern fir Unternehmen immer weiter senken,
um im Wettstreit um den besten Wirtschaftsstandort bestehen zu kénnen, das
sogenannte ,race to the bottom’. Nicht zuletzt die Steuereinbul3en, die daraus
resultieren, ldhmen den Wohlfahrtsstaat: Ihm fehlen sowohl die Mittel als auch
der Handlungsspielraum, um jene finanziell zu kompensieren, die im
kapitalistischen Rennen zuruckbleiben. Die wirtschaftliche hat wiederum eine
politische Ungleichheit zur Folge: Denn der politische Einfluss korreliert mit dem
wirtschaftlichen. Wer Uber gewaltige finanzielle Ressourcen verflugt, hat es
leichter, die offentliche Willensbildung zu beeinflussen - etwa Lobbyisten zu
beschaftigen oder Medien zu grunden. Auch mit dem Bildungsniveau korrelieren
die wirtschaftlichen Ressourcen; und wer sich die bessere Bildung leisten kann,
hat es leichter, die eigenen Anliegen mit einer kraftvollen Rhetorik in der

Offentlichkeit vorzutragen, in der Aufmerksamkeit ein knappes Gut ist. Diese

5



Asymmetrien stehen im Widerspruch dazu, wie Habermas sich eine gute
Demokratie vorstellt: Jede Burgerin muss namlich die gleiche Chance haben, sich
in die 6ffentliche Willensbildung einzubringen und diese zu beeinflussen. Nur so
kann garantiert werden, dass die 6ffentliche Meinung nicht verzerrt ist, sondern
tatsachlich ein Kondensat verschiedener Perspektiven und Argumente aus der
Gesellschaft ist. Wenn sich die offentliche Willensbildung jedoch systematisch
zugunsten wirtschaftlicher Interessen verschiebt, spricht Habermas von einer
,0konomisch vermachteten” Offentlichkeit. Eine Bedingung dafiir, eine solche
Vermachtung zu vermeiden, ist die politische Gleichheit aller Burgerinnen, die

wiederum deren 6konomische Gleichheit voraussetzt.

3. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH
ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN?

Far Habermas ist Wahrheit , diskursiv einzulésen.” Seinem Verstandnis nach sind
diejenigen Aussagen als wahr zu erachten, fur die gute Grinde angeftuhrt werden
kdonnen - Grunde, denen potentiell alle zustimmen kénnen. Auf den Punkt
gebracht: ,Wahr nennen wir Aussagen, die wir begrinden kdnnen.” Aber woher
wissen wir, welche Aussagen sich gut begrunden lassen? Wir wissen es durch den
Austausch von Argumenten. Denn was sich begrinden lasst und was nicht kann
nur in realen Diskursen herausgefunden werden, nur wenn Menschen einander
ihre besten Grinde vortragen und einander zu Uberzeugen versuchen. Doch
nicht jede Ubereinstimmung in einem Gesprach ist gleichermaBen wahr oder
richtig oder vernunftig. Und weil wir dem Ergebnis eines Diskurses nicht ansehen,
ob es hinreichend gut begrundet ist, verburgt nicht das Ergebnis selbst, sondern
das Verfahren, durch das zustande kommt, seine Qualitat. Je besser ein
Austausch von Argumenten bestimmte Eigenschaften erflllt, desto besser
begrundet ist vermutlich sein Ergebnis: So muss jede potentielle Teilnehmerin

eines Diskurses die gleiche Chance haben, einen Diskurs zu erdffnen, Themen

6



einzubringen, Fragen zu stellen und Antworten zu geben sowie Aussagen zu
kritisieren, zu begrinden und zu widerlegen. Keine ,Vormeinung” darf sich
langfristig ihrer Problematisierung im Diskurs entziehen. Hier ist ,langfristig” ist
ein wichtiges Stichwort, denn der Diskurs endet nicht. Wahrheit ist immer nur
vorlaufige Wahrheit - Wahrheit unter Vorbehalt der Zukunft. Standig
unterbrechen wir die Wahrheitssuche, weil wir handeln mussen. Handeln auf
Basis dessen, woflur wir derzeit gute Grunde haben. Wohlwissend, dass unser
Wissen ,fallibel” ist, sich irgendwann als falsch herausstellen kann. Die Pandemie
ist dafur das beste Beispiel; ein Ping-Pong-Spiel zwischen Wahrheitssuche und
Handlungszwang. Sie zeigt einmal mehr: Wahrheitssuche ist ein endloser
Prozess. Habermas selbst formuliert das sehr treffend, wenn er schreibt, ,dald
sich Argumente, die uns heute stichhaltig erscheinen, im Lichte neuer

Erfahrungen und Informationen morgen als falsch herausstellen kénnen.”

4. WAS PRAGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRAGT UNSEREN
URTEILSSTANDORT? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE EINES
MOGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK
ZU NEHMEN?

Unser Urteilsstandort, so lasst sich mit Habermas sagen, ist von unserer
Lebenswelt gepragt. Sie ist der ,Boden des unmittelbar Vertrauten und fraglos
Gewissen”, auf dem unsere Urteile Uber die Welt notwendig stehen. Wenn wir
urteilen, setzen wir bereits zahlreiche Annahmen voraus, ohne dass wir wissen,
dass wir sie voraussetzen. Und eben das ist die Pointe: Es ist Wissen, auf das wir
zugreifen, von dem wir nicht immer bewusst wissen, dass wir es wissen. Es
entzieht sich unserem Urteil und schleicht sich doch zugleich in eben jenes ein.
Um dem Konzept der Lebenswelt etwas von seiner Abstraktheit zu nehmen, mag
ein Beispiel hilfreich sein: Wer anderen ihre Handlungen vorwirft, sie fur diese

verantwortlich macht, der setzt voraus, dass sie anders hatten handeln kdnnen,

7



was bedeutet: dass sie einen freien Willen haben. Wer andere tadelt mit den
Worten ,Stell dir nur mal vor, dass jeder so handeln wurde!”, der setzt bereits
voraus, dass Handlungen verallgemeinerbar sein mussen und wir den
moralischen Wert eine Handlung nicht etwa daran bemessen kdnnen, inwieweit
sie das groldte Gluck der groBtmdglichen Zahl an Menschen anstrebt. Was
Habermas zu diesen beiden - zugegebenermallen: sehr vereinfachten
Annahmen denkt, sei hier einmal dahingestellt. Entscheidend ist, dass Menschen
in einer Gesellschaft viele solcher Annahmen stillschweigend miteinander teilen.
Das erfullt eine wichtige Funktion: Nur so kénnen wir einander verstehen und
unsere Handlungen aufeinander abstimmen. Gesellschaft kann nicht
funktionieren, wenn es keinen ,gemeinsamen Hintergrundkonsens” gibt. Man
stelle sich nur einmal vor, alle Menschen auf der Welt waren Philosophen und
verhielten sich noch in der alltaglichsten Situation wie eben solche: Jedes
Gesprach wurde sich in einer endlosen Kette von Problematisierungen verlieren.
Doch gerade im Bemuhen um ein maoglichst freies Urteil mag es durchaus
geboten sein, die eigene Lebenswelt vor sich zu tragen, sich auf die ,methodische
Anstrengung” einzulassen, die darin besteht, jenes Wissen explizit zu machen,
das einen implizit begleitet. Nur wer weil3, welche Annahmen unbewusst in das
eigene Urteil einflieRen, kann sein Urteil wortwortlich von diesen Annahmen
befreien. Doch wie kann man sich bewusst machen, was einem nur unbewusst
ist? Indem man aktiv die Konfrontation mit anderen Lebenswelten sucht: Im
Gesprach mit Menschen, die in einer anderen Kultur sozialisiert wurden, zeigt sich

schnell, was man bisher alles an geteilten Uberzeugungen voraussetzen konnte.



5. IN REFERENZ AUF DIE ARBEITEN UND DAS DENKEN VON HABERMAS:
WELCHE IMPULSE/RATSCHLAGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE
URTEILSBILDUNG ODER EIN ,GUTES POLITISCHES URTEIL"
NENNEN/ABLEITEN? (WAS SOLLTE IM POLITISCHEN URTEILEN
BERUCKSICHTIGT WERDEN? WAS WARE NICHT GUT? WAS MACHT EIN
GUTES POLITISCHES URTEIL AUS?

FUr Jirgen Habermas ist die politische Urteilsbildung kein monologischer,
sondern ein dialogischer Prozess: zu einem Urteil Uber politische Belange
gelangen Burger:innen gemeinsam, durch den Austausch von Grinden - in
Habermas Terminologie: diskursiv. Ob ein politisches Urteil ,,gut” ist - Habermas
wurde sagen: es hat die ,Rationalitatsvermutung” fur sich -, kénnen wir dabei
dem Urteil selbst nicht ansehen; vielmehr mussen wir den Blick auf den
konkreten Diskurs richten, in dem es gebildet wurde. Denn so wie wir in der
Mathematik das Ergebnis einer Berechnung nur beurteilen kdnnen, wenn wir uns
dessen Herleitung ansehen, so kdonnen wir die Rationalitat eines politischen
Urteils nur bewerten, wenn wir uns das Verfahren vor Augen fuhren, durch das
es zustande gekommen ist. Doch woran misst sich die Rationalitat eines
Diskurses? Anders gefragt: An welchen Kriterien kdnnen wir einen kollektiven
Prozess der Urteilsbildung messen, um zu beurteilen, ob sein Ergebnis
wohlbegrindet ist? Habermas fuhrt daflr folgende Kriterien an: Zunachst ist die
Gleichheit aller Beteiligten eines Diskurses entscheidend: Jeder und jede
Teilnehmer:in muss die chancengleiche Mdglichkeit haben, Themen zu setzen
(agenda setting) und (argumentative) Beitrdge einzubringen. Zudem muss der
Diskurs offen sein fur alle: Der Kreis der Teilnehmer:innen ist prinzipiell
unabgeschlossen - wer mdchte, soll teilnehmen kdnnen. Diese Bedingungen
gewahrleisten, dass madglichst alle Perspektiven bertcksichtigt, alle Themen
eingebracht und alle Argumente gehort werden. Anders gewendet: Sie

ermoglichen eine unverzerrte Kommunikation, die zu einem unparteiischen Urteil



fuhren soll - einem Urteil also, das frei von der Dominanz bestimmter (Macht-
)Interessen und somit flr alle gleichermalRen zustimmungsfahig ist
(Diskursprinzip). Dass das Urteil fur alle gleichermalRen zustimmungsfahig ist,
setzt dabei nicht nur voraus, dass im Diskurs diverse Perspektiven in Persona
vertreten sind, sondern zudem erfordert es die Bereitschaft aller
Teilnehmer:innen, die eigenen Privatinteressen zu Uberschreiten und sich darauf
einzulassen, gemeinwohlorientiert zu denken. Das hier skizzierte Ideal eines
herrschaftsfreien Diskurses ist in der Wirklichkeit freilich kaum zu erfullen.
Dennoch kann es als Mal3stab der Kritik echter Diskurse dienen, die stark darin
variieren kénnen, inwieweit sie die genannten Bedingungen erflllen. Dabei ist
wichtig zu beachten, dass Habermas diese Standards nicht von aulRen an die
Diskurse herantragt; vielmehr rekonstruiert er sie aus der Praxis heraus - sie
werden als Malstab der Kritik von den Beteiligten eines Diskurses stets
vorausgesetzt (,Haben wir wirklich schon alle Argumente und alle Stimmen
gehort?”). Zur politischen Urteilsbildung ist aus Habermas' Sicht abschlieBend
noch anzumerken, dass der Austausch von Grunden nie abgeschlossen ist,
sondern aufgrund der Notwendigkeit zu Handeln lediglich unterbrochen wird -
etwa, wenn die Wahlstimme abgegeben oder ein neues Gesetz verabschiedet
wird. Politische Urteile sind zudem stets fallibel: Wir mussen immer damit
rechnen, ,dal3 sich Argumente, die uns heute stichhaltig erscheinen, im Lichte
neuer Erfahrungen und Informationen morgen als falsch herausstellen kénnen.*”
Daher erscheint es angemessen, auf der Basis politischer Urteile nur solche
Entscheidungen zu treffen, die reversibel sind - Entscheidungen also, die, sollten

sie sich als Fehler erweisen, auch wieder korrigiert werden kénnen.

=



LITERATUR

Blaug, Ricardo. "Citizenship and political judgment: between discourse ethics and

phronesis." Res Publica 6.2 (2000): 179-198.

Dryzek, John S., et al. "The crisis of democracy and the science of deliberation."

Science 363.6432 (2019): 1144-1146.

Habermas, Jurgen, 1981, Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2. Zur Kritik
der funktionalistischen Vernunft. Frankfurt/Main: Suhrkamp, Kapitel VI

(Zweite Zwischenbetrachtung).

Habermas, Jurgen, 1984:. ,Erlauterungen zum Begriff des kommunikativen
Handelns”, in: Ders.. Vorstudien und Ergédnzungen zur Theorie des

kommunikativen Handelns. Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 571-606.

Habermas, Juargen, 1984: ,Wahrheitstheorien”, in: Ders.: Vorstudien und
Ergdnzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt/Main:

Suhrkamp, S. 127-183.

Habermas, Jirgen, 1988 [2009]: ,Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte
Interaktionen und Lebenswelt”, in: Ders.: Philosophische Texte. Band 1.
Sprachtheoretische Grundlegung der Soziologie. Frankfurt/Main: Suhrkamp,
S. 197-243.

Habermas, Jirgen, 1988: ,Volkssouveranitat als Verfahren”, in: Ders. (1992):
Faktizitat und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts und des

demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 600-631.

Habermas, Jurgen, 1992: Faktizitdt und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des

Rechts und des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Habermas, Jurgen, 1992: ,Zur Rekonstruktion des Rechts (1): Das System der

Rechte”, in: Ders.: Faktizitdt und Geltung. Beitrédge zur Diskurstheorie des



Rechts und des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt/Main: Suhrkamp,

S.109-165.

Habermas, Jurgen, 1992: ,Zur Rolle von Zivilgesellschaft und politischer
Offentlichkeit”, in: Ders.: Faktizitdt und Geltung. Beitrége zur Diskurstheorie
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt/Main: Suhrkamp,

S. 415-468.

Habermas, Jurgen, 1996: ,,Drei normative Modelle der Demokratie”, in: Ders. Die
Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie. Frankfurt/Main:

Suhrkamp, S. 277-292.

Habermas, Jurgen, 1996: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen

Theorie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen, 1996: ,Uber den internen Zusammenhang von Rechtsstaat
und Demokratie”, in: Ders.: Philosophische Texte. Band 4. Politische

Theorie. Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 140-154.

Habermas, Jurgen, 1998: ,Die postnationale Konstellation und die Zukunft der
Demokratie”, in: Ders. Die postnationale Konstellation. Politische Essays.

Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 91-169.

Habermas, Jurgen, 1999: ,Wahrheit und Rechtfertigung. Zu Richard Rortys
pragmatischer Wende", in: Ders. Wahrheit und Rechtfertigung.
Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 230-270.

Habermas, Jurgen, 2008: "Hat die Demokratie noch eine epistemische
Dimension? Empirische Forschung und normative Theorie." Ach, Europa:

138-192.

Habermas, Jurgen, 2009, Philosophische Texte. Band 3. Diskursethik.

Frankfurt/Main: Suhrkamp, insbesondere Kapitel 1.



Habermas, Juirgen, 2013: ,,Demokratie oder Kapitalismus?“, in: Ders. Im Sog der

Technokratie. Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 138-157.

Iser, Mattias & Strecker, David, 2010: Jirgen Habermas zur Einfiihrung. Hamburg:

Junius.

Muller, Doohm, Stefan, 2014: Jiirgen Habermas: Eine Biographie. Frankfurt/Main:

Suhrkamp.



