
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

JÜRGEN HABERMAS 
VERFASST VON AARON K. JEUTHER 

INHALTSVERZEICHNIS 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? ............................................... 1 

2, Was sind zentrale Gründe für Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? Und ist Ungleichheit 
als ein gewichtiges Defizit der Demokratie zu werten? ......................................................................... 5 

3. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch 
unterscheiden? ............................................................................................................................................. 6 

4. Was prägt unsere Sicht auf die Welt bzw. was prägt unseren Urteilsstandort? Und was gilt es 
daher im Sinne eines möglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zu nehmen? .. 7 

5. In Referenz auf die Arbeiten und das Denken von Habermas: Welche Impulse/Ratschläge 
lassen sich in Bezug auf politische Urteilsbildung oder ein „gutes politisches Urteil“ 
nennen/ableiten? (Was sollte im politischen Urteilen berücksichtigt werden? Was wäre nicht 
gut? Was macht ein gutes politisches Urteil aus? ................................................................................... 9 

Literatur ....................................................................................................................................................... 11 

 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? 

Um die Frage beantworten zu können, was für den Philosophen Jürgen Habermas 

eine gute, ja eine lebendige Demokratie auszeichnet, ist zunächst zu klären, wie 

er die Idee der Demokratie auf einer abstrakteren Ebene bestimmt. Habermas 

leitet sein Verständnis von Demokratie her, indem er zu vermitteln sucht 

zwischen einem republikanischen und einem liberalen Demokratieverständnis – 

eine Synthese, für die er den Begriff der deliberativen Demokratie verwendet. 

Während, „idealtypisch zugespitzt“, das republikanische Modell den Bürger:innen 

zumutet, sich unmittelbar und intensiv am demokratischen Prozess zu beteiligen, 

sich nicht stellvertreten zu lassen, und dabei im politischen Dialog eine 

gemeinwohlorientierte Einstellung einzunehmen (Primat der Volkssouveränität), 



 
2 

genügt es dem liberalen Modell, wenn die Bürger:innen ihren grundrechtlich 

abgesicherten Anspruch wahrnehmen, ihre privaten Interessen durch die 

Teilnahme an Wahlen in den politischen Prozess einzuspeisen und dadurch den 

Staat gleichsam zu „programmieren“ (Primat der Grundrechte).  

 

In der deliberativen Demokratie soll sodann einerseits die 

Gemeinwohlorientierung des republikanischen Modells bewahrt werden, ohne 

dabei die Erwartungen an den Beteiligungsenthusiasmus der Bürger:innen zu 

überstrapazieren („Tugendzumutung“); andererseits sollen die Aspekte der 

rechtsstaatlichen Verfasstheit sowie des Interessenausgleichs des liberalen 

Modells erhalten werden, ohne Politik gänzlich auf den Ausgleich „roher“ 

Privatinteressen zu reduzieren. Die deliberative Demokratie sieht die Synthese 

der beiden Modelle in der Ausdifferenzierung und Institutionalisierung von 

demokratischen Verständigungsprozessen: so etwa in der diffusen und 

informellen Meinungsbildung in der politischen Öffentlichkeit, aber auch, entlang 

engerer institutioneller Bahnen, in der formellen Meinungsbildung in 

Parlamenten (oder ferner: in juristischen Diskursen in Gerichten). Die 

demokratische Hoffnung besteht so darin, dass die formelle und informelle 

Meinungsbildung die Gemeinwohlorientierung durchsetzen kann gegen die 

Einflüsse einer entfesselten Ökonomie und einer sich verselbstständigenden 

Bürokratie – dabei kommt der Zivilgesellschaft eine entscheidende Rolle zu, wie 

unten ausgeführt.  

 

Habermas vermittelt noch in einer zweiten Hinsicht zwischen dem liberalen und 

dem republikanischen Modell von Demokratie, indem er den vermeintlichen 

Gegensatz von Volkssouveränität und Grundrechten auflöst. Klassischerweise 

wird dieses Verhältnis so verstanden, dass mit der unbegrenzten Ausübung der 

Volkssouveränität eine „Tyrannei der Mehrheit“ drohe, vor der die Bürger:innen 

grundrechtlich geschützt werden müssen – der Rechtsstaat werde der 



 
3 

Demokratie also gleichsam von außen auferlegt. Habermas argumentiert jedoch: 

Rechtsstaat und Demokratie stehen einander nicht entgegen, sie bedingen, sie 

ermöglichen einander; sind daher gleichursprünglich. Denn einerseits können die 

Bürger:innen ihre Volkssouveränität nur dann angemessen ausüben (etwa sich 

selbst in den öffentlichen Diskurs einbringen oder sich in zivilgesellschaftlichen 

Organisationen engagieren), wenn sie mit Grundrechten im Rücken dazu 

ermächtigt werden, d.h. „hinreichend unabhängig sind.“ (etwa durch Meinungs- 

und Assoziationsfreiheit sowie durch die materiellen Voraussetzungen politischer 

Beteiligung). Und andererseits müssen sich die Bürger:innen in Ausübung ihrer 

Volkssouveränität erst darüber verständigen, wie die Grundrechte ausformuliert 

werden sollen, um den historisch gegebenen Bedingungen einer bestimmten 

Rechtsgemeinschaft gerecht zu werden. Anders formuliert: Es ist nicht von Natur 

aus vorgegeben, in welchen „relevanten Hinsichten“ man „jeweils Gleiches gleich 

und Ungleiches ungleich“ behandeln möchte; vielmehr ist es das Ergebnis 

demokratischer Verständigung (z.B. Was genau heißt es in unserer Gesellschaft, 

Männer und Frauen als Gleiche zu behandeln?). Daher steht die Ausübung der 

Volkssouveränität – der Sphäre der öffentlichen Autonomie – in einem „internen 

Zusammenhang“ mit der Garantie der Grundrechte – der Sphäre der privaten 

Autonomie. Das eine ist ohne das andere nicht zu denken. 

 

Weil sich nun für Habermas die Beteiligung nicht auf periodische Wahlen 

beschränkt, er aber zugleich nicht damit rechnet, dass sich alle Bürger:innen der 

Politik als Lebensform verschreiben (sich also intensiv in Parteien oder 

Nichtregierungsorganisationen beteiligen), bürdet er der Zivilgesellschaft einen 

Großteil der normativen Last der Demokratie auf.  Daher zeichnet sich für 

Habermas eine gute Demokratie durch eine lebendige Zivilgesellschaft aus. 

 

Zur Zivilgesellschaft zählt er nichtstaatliche und nichtökonomische 

Vereinigungen, die die politische Öffentlichkeit für die „Wahrnehmung und 



 
4 

Identifizierung neuer Problemlagen“ sensibilisieren, und so, wenn nötig, ein 

„Krisenbewusstsein“ schaffen können. Zivilgesellschaftliche Akteure stellen dabei 

ganz verschiedene Probleme in den Vordergrund, die sie an die politische 

Öffentlichkeit herantragen. Fridays for Future problematisiert die Folgen der 

globalen Erderwärmung, Pro Asyl die rechtliche Situation und den Schutz 

Geflüchteter. So entsteht politische Öffentlichkeit als (medienvermitteltes) 

Netzwerk von gesellschaftlich relevanten Themen und Problemen, die in sozialen 

Medien, der Berichterstattung und den Foren großer Tageszeitungen sowie auf 

kleineren und größeren Veranstaltungen diskutiert werden. Entscheidend ist, 

dass prinzipiell alle Akteure die gleiche Chance haben sollen, Themen zu setzen, 

sich in die Diskussion einzubringen und gehört zu werden (regulatives Ideal des 

herrschaftsfreien Diskurses). Dadurch – sowie durch die inhaltliche Filterung der 

Medien (Medienmacht) – erreicht die öffentliche Meinung ein gewisses 

„diskursives Niveau“. Mit ihren „empfindlichen Sensoren“ wird die Öffentlichkeit 

so zu einem „Warnsystem“, das von der Zivilgesellschaft bedient wird. Doch 

warum ist eine lebendige Zivilgesellschaft so wichtig? Sie ist wichtig, weil sich 

demokratische Politik für gewöhnlich in Routinen vollzieht, einem eingespielten 

‚Normalmodus‘ folgt: Ausschüsse tagen, Gesetze werden vorbereitet, Anträge 

bearbeitet, Kooperationen ausgehandelt usw. Eine Komplexität und 

Kleinteiligkeit, an der die (meisten) Bürger:innen in ihrem Alltag nicht teilhaben 

können, ja, von der sie durch die Ausdifferenzierung eines politischen Systems 

entlastet werden. Doch darf Politik nicht nur um sich selbst kreisen; sie muss 

empfänglich bleiben für Impulse von außen. Und diese Impulse wiederum 

kommen aus der Zivilgesellschaft, die den Routinebetrieb der Politik aufbricht 

und die Politik dazu nötigen kann, sich den drängenden Problemen der 

Gesellschaft anzunehmen. So hat Fridays for Future es geschafft, den Klimawandel 

als Problem fest im Bewusstsein der Gesellschaft zu verankern und durch 

Massendemonstrationen den Druck der öffentlichen Meinung hochzuschrauben. 

Sie zwingt die politischen Akteure dazu, sich zu diesem Problem zu verhalten und 



 
5 

Lösungen zu erarbeiten. In einer guten Demokratie ist die Politik durchlässig 

genug, um für den gemeinwohlorientierten Input der zivilgesellschaftlich 

organisierten Öffentlichkeit responsiv zu sein – und bei der Politik selbst liegt es 

letztlich, diesen Input in verbindliche Entscheidungen zu übersetzen. Nur so 

können sich die Bürger:innen – über periodische Wahlen hinaus – als die 

Autor:innen eben jenes Rechts verstehen, von dem sie als Adressat:innen 

betroffen sind.  

 

2, WAS SIND ZENTRALE GRÜNDE FÜR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN) 

DEMOKRATIEN? UND IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES DEFIZIT 

DER DEMOKRATIE ZU WERTEN? 

Wenn von Ungleichheit die Rede ist, müssen wir zunächst einmal fragen: ungleich 

in welcher Hinsicht? Für Habermas liegt die zunehmende wirtschaftliche 

Ungleichheit in einem „entfesselten“ globalen Kapitalismus begründet. Um 

wettbewerbsfähig zu bleiben, müssen sich die Nationalstaaten an den Weltmarkt 

anpassen – etwa indem sie die Steuern für Unternehmen immer weiter senken, 

um im Wettstreit um den besten Wirtschaftsstandort bestehen zu können, das 

sogenannte ‚race to the bottom‘. Nicht zuletzt die Steuereinbußen, die daraus 

resultieren, lähmen den Wohlfahrtsstaat: Ihm fehlen sowohl die Mittel als auch 

der Handlungsspielraum, um jene finanziell zu kompensieren, die im 

kapitalistischen Rennen zurückbleiben. Die wirtschaftliche hat wiederum eine 

politische Ungleichheit zur Folge: Denn der politische Einfluss korreliert mit dem 

wirtschaftlichen. Wer über gewaltige finanzielle Ressourcen verfügt, hat es 

leichter, die öffentliche Willensbildung zu beeinflussen – etwa Lobbyisten zu 

beschäftigen oder Medien zu gründen. Auch mit dem Bildungsniveau korrelieren 

die wirtschaftlichen Ressourcen; und wer sich die bessere Bildung leisten kann, 

hat es leichter, die eigenen Anliegen mit einer kraftvollen Rhetorik in der 

Öffentlichkeit vorzutragen, in der Aufmerksamkeit ein knappes Gut ist. Diese 



 
6 

Asymmetrien stehen im Widerspruch dazu, wie Habermas sich eine gute 

Demokratie vorstellt: Jede Bürgerin muss nämlich die gleiche Chance haben, sich 

in die öffentliche Willensbildung einzubringen und diese zu beeinflussen. Nur so 

kann garantiert werden, dass die öffentliche Meinung nicht verzerrt ist, sondern 

tatsächlich ein Kondensat verschiedener Perspektiven und Argumente aus der 

Gesellschaft ist. Wenn sich die öffentliche Willensbildung jedoch systematisch 

zugunsten wirtschaftlicher Interessen verschiebt, spricht Habermas von einer 

„ökonomisch vermachteten“ Öffentlichkeit. Eine Bedingung dafür, eine solche 

Vermachtung zu vermeiden, ist die politische Gleichheit aller Bürgerinnen, die 

wiederum deren ökonomische Gleichheit voraussetzt. 

 

3. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH 

ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN? 

Für Habermas ist Wahrheit „diskursiv einzulösen.“ Seinem Verständnis nach sind 

diejenigen Aussagen als wahr zu erachten, für die gute Gründe angeführt werden 

können – Gründe, denen potentiell alle zustimmen können. Auf den Punkt 

gebracht: „Wahr nennen wir Aussagen, die wir begründen können.“ Aber woher 

wissen wir, welche Aussagen sich gut begründen lassen? Wir wissen es durch den 

Austausch von Argumenten. Denn was sich begründen lässt und was nicht kann 

nur in realen Diskursen herausgefunden werden, nur wenn Menschen einander 

ihre besten Gründe vortragen und einander zu überzeugen versuchen. Doch 

nicht jede Übereinstimmung in einem Gespräch ist gleichermaßen wahr oder 

richtig oder vernünftig. Und weil wir dem Ergebnis eines Diskurses nicht ansehen, 

ob es hinreichend gut begründet ist, verbürgt nicht das Ergebnis selbst, sondern 

das Verfahren, durch das zustande kommt, seine Qualität. Je besser ein 

Austausch von Argumenten bestimmte Eigenschaften erfüllt, desto besser 

begründet ist vermutlich sein Ergebnis: So muss jede potentielle Teilnehmerin 

eines Diskurses die gleiche Chance haben, einen Diskurs zu eröffnen, Themen 



 
7 

einzubringen, Fragen zu stellen und Antworten zu geben sowie Aussagen zu 

kritisieren, zu begründen und zu widerlegen. Keine „Vormeinung“ darf sich 

langfristig ihrer Problematisierung im Diskurs entziehen. Hier ist „langfristig“ ist 

ein wichtiges Stichwort, denn der Diskurs endet nicht. Wahrheit ist immer nur 

vorläufige Wahrheit – Wahrheit unter Vorbehalt der Zukunft. Ständig 

unterbrechen wir die Wahrheitssuche, weil wir handeln müssen. Handeln auf 

Basis dessen, wofür wir derzeit gute Gründe haben. Wohlwissend, dass unser 

Wissen „fallibel“ ist, sich irgendwann als falsch herausstellen kann. Die Pandemie 

ist dafür das beste Beispiel; ein Ping-Pong-Spiel zwischen Wahrheitssuche und 

Handlungszwang. Sie zeigt einmal mehr: Wahrheitssuche ist ein endloser 

Prozess. Habermas selbst formuliert das sehr treffend, wenn er schreibt, „daß 

sich Argumente, die uns heute stichhaltig erscheinen, im Lichte neuer 

Erfahrungen und Informationen morgen als falsch herausstellen können.“ 

 

4. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE EINES 

MÖGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK 

ZU NEHMEN? 

Unser Urteilsstandort, so lässt sich mit Habermas sagen, ist von unserer 

Lebenswelt geprägt. Sie ist der „Boden des unmittelbar Vertrauten und fraglos 

Gewissen“, auf dem unsere Urteile über die Welt notwendig stehen. Wenn wir 

urteilen, setzen wir bereits zahlreiche Annahmen voraus, ohne dass wir wissen, 

dass wir sie voraussetzen. Und eben das ist die Pointe: Es ist Wissen, auf das wir 

zugreifen, von dem wir nicht immer bewusst wissen, dass wir es wissen. Es 

entzieht sich unserem Urteil und schleicht sich doch zugleich in eben jenes ein. 

Um dem Konzept der Lebenswelt etwas von seiner Abstraktheit zu nehmen, mag 

ein Beispiel hilfreich sein: Wer anderen ihre Handlungen vorwirft, sie für diese 

verantwortlich macht, der setzt voraus, dass sie anders hätten handeln können, 



 
8 

was bedeutet: dass sie einen freien Willen haben. Wer andere tadelt mit den 

Worten „Stell dir nur mal vor, dass jeder so handeln würde!“, der setzt bereits 

voraus, dass Handlungen verallgemeinerbar sein müssen und wir den 

moralischen Wert eine Handlung nicht etwa daran bemessen können, inwieweit 

sie das größte Glück der größtmöglichen Zahl an Menschen anstrebt. Was 

Habermas zu diesen beiden – zugegebenermaßen: sehr vereinfachten 

Annahmen denkt, sei hier einmal dahingestellt. Entscheidend ist, dass Menschen 

in einer Gesellschaft viele solcher Annahmen stillschweigend miteinander teilen. 

Das erfüllt eine wichtige Funktion: Nur so können wir einander verstehen und 

unsere Handlungen aufeinander abstimmen. Gesellschaft kann nicht 

funktionieren, wenn es keinen „gemeinsamen Hintergrundkonsens“ gibt. Man 

stelle sich nur einmal vor, alle Menschen auf der Welt wären Philosophen und 

verhielten sich noch in der alltäglichsten Situation wie eben solche: Jedes 

Gespräch würde sich in einer endlosen Kette von Problematisierungen verlieren. 

Doch gerade im Bemühen um ein möglichst freies Urteil mag es durchaus 

geboten sein, die eigene Lebenswelt vor sich zu tragen, sich auf die „methodische 

Anstrengung“ einzulassen, die darin besteht, jenes Wissen explizit zu machen, 

das einen implizit begleitet. Nur wer weiß, welche Annahmen unbewusst in das 

eigene Urteil einfließen, kann sein Urteil wortwörtlich von diesen Annahmen 

befreien. Doch wie kann man sich bewusst machen, was einem nur unbewusst 

ist? Indem man aktiv die Konfrontation mit anderen Lebenswelten sucht: Im 

Gespräch mit Menschen, die in einer anderen Kultur sozialisiert wurden, zeigt sich 

schnell, was man bisher alles an geteilten Überzeugungen voraussetzen konnte. 

 

 

 

 

 



 
9 

5. IN REFERENZ AUF DIE ARBEITEN UND DAS DENKEN VON HABERMAS: 

WELCHE IMPULSE/RATSCHLÄGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE 

URTEILSBILDUNG ODER EIN „GUTES POLITISCHES URTEIL“ 

NENNEN/ABLEITEN? (WAS SOLLTE IM POLITISCHEN URTEILEN 

BERÜCKSICHTIGT WERDEN? WAS WÄRE NICHT GUT? WAS MACHT EIN 

GUTES POLITISCHES URTEIL AUS? 

Für Jürgen Habermas ist die politische Urteilsbildung kein monologischer, 

sondern ein dialogischer Prozess: zu einem Urteil über politische Belange 

gelangen Bürger:innen gemeinsam, durch den Austausch von Gründen – in 

Habermas Terminologie: diskursiv. Ob ein politisches Urteil „gut“ ist – Habermas 

würde sagen: es hat die „Rationalitätsvermutung“ für sich –, können wir dabei 

dem Urteil selbst nicht ansehen; vielmehr müssen wir den Blick auf den 

konkreten Diskurs richten, in dem es gebildet wurde. Denn so wie wir in der 

Mathematik das Ergebnis einer Berechnung nur beurteilen können, wenn wir uns 

dessen Herleitung ansehen, so können wir die Rationalität eines politischen 

Urteils nur bewerten, wenn wir uns das Verfahren vor Augen führen, durch das 

es zustande gekommen ist. Doch woran misst sich die Rationalität eines 

Diskurses? Anders gefragt: An welchen Kriterien können wir einen kollektiven 

Prozess der Urteilsbildung messen, um zu beurteilen, ob sein Ergebnis 

wohlbegründet ist? Habermas führt dafür folgende Kriterien an: Zunächst ist die 

Gleichheit aller Beteiligten eines Diskurses entscheidend: Jeder und jede 

Teilnehmer:in muss die chancengleiche Möglichkeit haben, Themen zu setzen 

(agenda setting) und (argumentative) Beiträge einzubringen. Zudem muss der 

Diskurs offen sein für alle: Der Kreis der Teilnehmer:innen ist prinzipiell 

unabgeschlossen – wer möchte, soll teilnehmen können. Diese Bedingungen 

gewährleisten, dass möglichst alle Perspektiven berücksichtigt, alle Themen 

eingebracht und alle Argumente gehört werden. Anders gewendet: Sie 

ermöglichen eine unverzerrte Kommunikation, die zu einem unparteiischen Urteil 



 
10 

führen soll – einem Urteil also, das frei von der Dominanz bestimmter (Macht-

)Interessen und somit für alle gleichermaßen zustimmungsfähig ist 

(Diskursprinzip). Dass das Urteil für alle gleichermaßen zustimmungsfähig ist, 

setzt dabei nicht nur voraus, dass im Diskurs diverse Perspektiven in Persona 

vertreten sind, sondern zudem erfordert es die Bereitschaft aller 

Teilnehmer:innen, die eigenen Privatinteressen zu überschreiten und sich darauf 

einzulassen, gemeinwohlorientiert zu denken. Das hier skizzierte Ideal eines 

herrschaftsfreien Diskurses ist in der Wirklichkeit freilich kaum zu erfüllen. 

Dennoch kann es als Maßstab der Kritik echter Diskurse dienen, die stark darin 

variieren können, inwieweit sie die genannten Bedingungen erfüllen. Dabei ist 

wichtig zu beachten, dass Habermas diese Standards nicht von außen an die 

Diskurse heranträgt; vielmehr rekonstruiert er sie aus der Praxis heraus – sie 

werden als Maßstab der Kritik von den Beteiligten eines Diskurses stets 

vorausgesetzt („Haben wir wirklich schon alle Argumente und alle Stimmen 

gehört?“). Zur politischen Urteilsbildung ist aus Habermas‘ Sicht abschließend 

noch anzumerken, dass der Austausch von Gründen nie abgeschlossen ist, 

sondern aufgrund der Notwendigkeit zu Handeln lediglich unterbrochen wird – 

etwa, wenn die Wahlstimme abgegeben oder ein neues Gesetz verabschiedet 

wird. Politische Urteile sind zudem stets fallibel: Wir müssen immer damit 

rechnen, „daß sich Argumente, die uns heute stichhaltig erscheinen, im Lichte 

neuer Erfahrungen und Informationen morgen als falsch herausstellen können.“ 

Daher erscheint es angemessen, auf der Basis politischer Urteile nur solche 

Entscheidungen zu treffen, die reversibel sind – Entscheidungen also, die, sollten 

sie sich als Fehler erweisen, auch wieder korrigiert werden können. 

 

 

 



 
11 

LITERATUR 

Blaug, Ricardo. "Citizenship and political judgment: between discourse ethics and 

phronesis." Res Publica 6.2 (2000): 179-198. 

Dryzek, John S., et al. "The crisis of democracy and the science of deliberation." 

Science 363.6432 (2019): 1144-1146. 

Habermas, Jürgen, 1981, Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2. Zur Kritik 

der funktionalistischen Vernunft. Frankfurt/Main: Suhrkamp, Kapitel VI 

(Zweite Zwischenbetrachtung). 

Habermas, Jürgen, 1984: „Erläuterungen zum Begriff des kommunikativen 

Handelns“, in: Ders.: Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des 

kommunikativen Handelns. Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 571-606. 

Habermas, Jürgen, 1984: „Wahrheitstheorien“, in: Ders.: Vorstudien und 

Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt/Main: 

Suhrkamp, S. 127-183. 

Habermas, Jürgen, 1988 [2009]: „Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte 

Interaktionen und Lebenswelt“, in: Ders.: Philosophische Texte. Band 1. 

Sprachtheoretische Grundlegung der Soziologie. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 

S. 197-243. 

Habermas, Jürgen, 1988: „Volkssouveränität als Verfahren“, in: Ders. (1992): 

Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des 

demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 600-631. 

Habermas, Jürgen, 1992: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des 

Rechts und des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Habermas, Jürgen, 1992: „Zur Rekonstruktion des Rechts (1): Das System der 

Rechte“, in: Ders.: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des 



 
12 

Rechts und des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 

S.109-165. 

Habermas, Jürgen, 1992: „Zur Rolle von Zivilgesellschaft und politischer 

Öffentlichkeit“, in: Ders.: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie 

des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 

S. 415-468. 

Habermas, Jürgen, 1996: „Drei normative Modelle der Demokratie“, in: Ders. Die 

Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie. Frankfurt/Main: 

Suhrkamp, S. 277-292. 

Habermas, Jürgen, 1996: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen 

Theorie. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Habermas, Jürgen, 1996: „Über den internen Zusammenhang von Rechtsstaat 

und Demokratie“, in: Ders.: Philosophische Texte. Band 4. Politische 

Theorie. Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 140-154. 

Habermas, Jürgen, 1998: „Die postnationale Konstellation und die Zukunft der 

Demokratie“, in: Ders. Die postnationale Konstellation. Politische Essays. 

Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 91-169. 

Habermas, Jürgen, 1999: „Wahrheit und Rechtfertigung. Zu Richard Rortys 

pragmatischer Wende“, in: Ders. Wahrheit und Rechtfertigung. 

Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 230-270. 

Habermas, Jürgen, 2008:  "Hat die Demokratie noch eine epistemische 

Dimension? Empirische Forschung und normative Theorie." Ach, Europa: 

138-192. 

Habermas, Jürgen, 2009, Philosophische Texte. Band 3. Diskursethik. 

Frankfurt/Main: Suhrkamp, insbesondere Kapitel 1. 



 
13 

Habermas, Jürgen, 2013: „Demokratie oder Kapitalismus?“, in: Ders. Im Sog der 

Technokratie. Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 138-157. 

Iser, Mattias & Strecker, David, 2010: Jürgen Habermas zur Einführung. Hamburg: 

Junius. 

Müller, Doohm, Stefan, 2014: Jürgen Habermas: Eine Biographie. Frankfurt/Main: 

Suhrkamp. 

 


