
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

ERNST BLOCH 
VERFASST VON SARAH GÖHMANN 

INHALTSVERZEICHNIS 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? ............................................... 1 

2. WAS SIND ZENTRALE GRÜNDE FÜR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN DEMOKRATIEN)? UND IST UNGLEICHHEIT ALS 

EIN GEWICHTIGES DEFIZIT DER DEMOKRATIE ZU WERTEN? .................................................................................... 3 

3. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (MEHRDEUTIGKEIT, WIDERSPRÜCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM 

BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHEN? ............................................................................................................... 4 

4. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH 

UNTERSCHEIDEN? .............................................................................................................................................. 5 

5. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN URTEILSSTANDORT= UND WAS GILT ES 

DAHER IM SINNE EINES MÖGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK ZU NEHMEN? ........... 6 

Literatur ......................................................................................................................................................... 9 

 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? 

„Der Mensch lebt noch überall in der Vorgeschichte, ja alles und jedes steht noch 

vor Erschaffung der Welt, als einer rechten“ - dieses Zitat von Ernst Bloch 

beschreibt treffend, warum es nicht wirklich möglich ist aus seiner Perspektive 

festzulegen, was Kennzeichen einer guten Gesellschaft sind. Denn seiner 

Philosophie nach leben wir in einer unfertigen Welt und sind noch nicht bei einer 

guten Gesellschaft angekommen. Damit soll aber keineswegs ein negatives Bild 

der Gesellschaft und der Menschen gezeichnet werden, denn in dieser 

Unvollkommenheit der Welt liegt für Bloch die Kraft und der Wille zur 

Veränderung, die Hoffnung auf eine bessere Welt. Tief in den Menschen verankert 

ist das Noch-Nicht-Bewusste und Noch-Nicht-Gewordene, das dennoch real möglich 

ist und uns sie antreibt, uns auf Weg zu einem besseren Leben für alle zu 



 
2 

begeben. Dieses Noch-Nicht ist ein bedeutsames Element seiner Philosophie und 

das, worauf alle Menschen letztendlich hinarbeiten. Dabei spielt es keine Rolle, 

dass bestimmte Dinge bisher noch nicht denkbar sind, möglich sind sie dadurch 

trotzdem. Er bezeichnet die Welt als „schwanger“ mit diesem Noch-Nicht-

Bewussten und ist sich dabei sicher, dass alle Menschen gemeinsam eine neue, 

bessere und gerechtere Welt schaffen können, in der Mensch und Natur wieder 

im Einklang sind. 

 

In diesem Kontext entfaltet er auch seinen zentralen Begriff der (konkreten) 

Utopie, dem er – anders als weit verbreitet üblich – eine sehr positive Konnotation 

verleiht. Utopien siedelt er zunächst in den Tagträumen an. Konkret werden sie, 

wenn sie im Gegensatz zu manchen dieser Tagträume jedoch nicht ausschließlich 

privat und auch nicht nur im Vergangenen angebunden bleiben, sondern stark 

mit der Hoffnung auf ein besseres Leben verbunden werden, das die Menschen 

in Konsequenz dazu bringt, eben nicht nur zu träumen, sondern tatsächlich zu 

handeln. Unter diesem Begriff fasst er nicht nur die Sozial-Utopien, sondern 

bezieht sich vor allem auch auf künstlerische und technische Utopien, sucht und 

findet überall utopische Spuren. 

 

Wie die angestrebte gute Gesellschaft konkret aussehen kann oder soll, wird 

nicht eindeutig thematisiert, Utopien haben keinen festgelegten Plan, sondern 

sind immer auch abhängig von gesellschaftlichen Verhältnissen. Allein das 

Streben nach diesem besseren Leben für alle macht vielmehr den Fortschritt der 

bestehenden Gesellschaft aus und ist die positive treibende Kraft. Da Ernst Blochs 

Philosophie allerdings zum Teil enge Verbindungen mit marxistischen Ideen 

aufweist – trotz einer sehr kritischen Auseinandersetzung mit dem Marxismus – 

lassen sich Vermutungen anstellen, was er unter einer guten 

Gesellschaftsordnung versteht. Die Idee einer klassenlosen Gesellschaft hält er 

zwar für zu einseitig auf die ökonomische Perspektive beschränkt, 



 
3 

Klassenunterschiede und vor allem Unterdrückung von einer Klasse durch eine 

andere hält er jedoch für einen unerträglichen Zustand. 

 

Zusammengefasst: die gute Gesellschaft ist noch nicht, sie ist eine konkrete Utopie 

und die Hoffnung auf dieses bessere Leben für alle treibt die Menschen an. Eine 

Gesellschaft, die auf diesem Weg ist, würde demnach ausmachen, dass die 

Menschen sich an ihre „Wurzeln fassen“ und sich auf den Weg begeben, eine 

neue Welt zu schaffen. Dazu gehört es laut Bloch die bestehenden Verhältnisse 

kritisch in den Blick zu nehmen und die Bereitschaft zu zeigen, umzudenken, auf 

die konkrete Utopie hinzuarbeiten. 

 

2.  WAS SIND ZENTRALE GRÜNDE FÜR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN DEMOKRATIEN)?  

UND IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES DEFIZIT DER DEMOKRATIE ZU WERTEN? 

Wirft man einen Blick auf den historischen Kontext, in dem Ernst Bloch als 

jüdischer Mann von 1885 bis 1977 gelebt hat, dann ist dieser geprägt von Krieg, 

Armut, Unterdrückung und Ausbeutung. Er selbst musste vor dem Faschismus in 

die USA emigrieren und siedelte später auch aus der DDR in die Bundesrepublik 

über, weil seine Lehren in Leipzig nach den anfänglichen Jahren des Erfolges von 

der SED nicht mehr geduldet wurden. Die deutliche Kritik am real-existierenden 

Sozialismus führte zu tiefen Konflikten, vor allem mit Walter Ulbricht, sodass 

Bloch letztendlich nach Tübingen wechselte, um dort seine philosophische Lehre 

weiter zu verbreiten. Die Welt zu den Lebzeiten von Ernst Bloch prägte damit 

maßgeblich seinen Blick auf Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten.  

 

Der Kern seiner Philosophie ist die Hoffnung auf eine bessere Welt für alle, 

wodurch unmittelbar deutlich wird, dass an den bestehenden Strukturen aus 

Blochs Perspektive vieles unhaltbar ist. Die Menschen werden erst Heimat finden, 



 
4 

erst ankommen, wenn sie beginnen bestehende Strukturen zu verändern und 

sich Richtung Utopie zu bewegen, das Noch-Nicht dabei als Antrieb nutzen. 

 

Gründe für Ungerechtigkeiten sieht Bloch vor allem in kapitalistischen 

Strukturen: Unterdrückung und Ausbeutung (von einer Klasse durch eine 

andere), das Verschleiern von (Macht-)Strukturen und Mechanismen, dies sind 

unter anderem Gründe, die ein gutes Leben für alle unmöglich machen. Die 

Menschen müssen sich aus diesen Strukturen befreien, um die Menschen wieder 

zu naturalisieren und die Natur zu humanisieren. 

 

Diese Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten sind jedoch immer mit dem 

zentralen Prinzip der Hoffnung verknüpft. Auch wenn sie also als entscheidendes 

Defizit der jetzigen Zeit gelten, so sind sie immer auch als Antrieb für 

Veränderung zu verstehen. Die Menschen sind utopische Wesen und müssen 

diesen ungerechten Strukturen nicht untätig unterliegen, sondern sind fähig sie 

zu verändern. 

 

3.  WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (MEHRDEUTIGKEIT, WIDERSPRÜCHLICHKEIT)  

UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHEN? 

Ambiguität ist aus dem Blickwinkel Ernst Blochs nichts Negatives, sondern etwas 

nahezu Natürliches und Unvermeidbares. Denken – und das gilt auch im Bereich 

des Politischen – heißt für Bloch Überschreiten. Mehrdeutigkeit und 

Widersprüchlichkeit sind daher keineswegs hinderlich oder unerwünscht, 

sondern immer als Antrieb für Veränderung zu sehen. In der laut Bloch 

unfertigen Welt, angetrieben von Hoffnung und dem Noch-Nicht-Bewussten, sind 

Ambiguität und Ambivalenzen eine schlüssige Konsequenz. Wie kann über etwas, 

das bisher weder im Bewusstsein der Menschen noch in der realen Umsetzung 

angekommen ist, Einigkeit herrschen? Lediglich über die Tatsache, dass 



 
5 

Veränderung notwendig ist, dass es ein inneres Streben nach dieser gibt, kann es 

Einstimmigkeit geben.  

 

Die unterschiedlichen Standpunkte und Blickwinkel der Menschen tun dem 

Nahziel der Bewegung und Veränderung in Richtung konkreter Utopie keinen 

Abbruch. Solange Menschen unabhängig voneinander das innere Treiben 

spüren, bewegen sie sich zunächst auf den entscheidenden Weg. Damit sind 

Ambiguität und Ambivalenzen eher als weitere Triebfeder für 

Veränderungsprozesse statt als Hindernis zu verstehen.  

 

4.  GIBT ES WAHRHEIT?  WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH ZWISCHEN 

RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN? 

Grundsätzlich ist Wahrheit aus der Perspektive Blochs etwas Wandelbares. Denn 

das Noch-Nicht-Bewusste und das Noch-Nicht-Gewordene, die für Bloch ja die uns 

treibenden Kräfte darstellen, beinhalten keine allgemeingültig formulierten 

Wahrheiten, da sie noch nicht sind. Weiter noch: Bloch nennt keine konkreten 

Vorstellungen dazu, wie das Leben im Noch-Nicht aussehen wird. Was wahr und 

was falsch ist, wenn wir uns der konkreten Utopie und dem darin enthaltenem real 

Möglichen annähern, bleibt also offen. Der Mensch ist zudem oft „utopisch 

unterernährt“, er weiß nicht, was er überhaupt will – weder im jetzigen Moment 

noch zukünftig. Vorstellungen, Wünsche und Hoffnungen sind zusätzlich höchst 

abhängig vom individuellen Standpunkt und den gesellschaftlichen Verhältnissen 

und Strukturen, in denen man lebt.  

 

Allen gemein sind wieder lediglich die Utopien und die Hoffnung, die jedem 

Menschen innewohnen und ihn zu einem Sich-auf-den-Weg-Machen antreiben. 

Wahr ist demzufolge nur das innerliche Verlangen in Richtung dieses Noch-Nichts 

zu streben und damit die Tatsache, dass die bestehenden Strukturen verändert 



 
6 

werden müssen. Eine Unterscheidung zwischen wahr und falsch kann ich nur auf 

dieser Grundlage treffen. 

 

Auch an diese Stelle prägt die wiederkehrende Verbindung seiner Philosophie 

zum Marxismus Blochs Standpunkt: „Wer der Wahrheit nach will, muß (sic!) in 

das mit Marx eröffnete Reich; es gibt sonst keine Wahrheit mehr, es gibt keine 

andere“ sagte Ernst Bloch in seiner Antrittsvorlesung in Leipzig im Mai 1949 in 

Bezug auf die Freiheit der Forschung und Lehre. Profitinteressen verhindern 

demnach eine realistische Wahrnehmung der Wirklichkeit und Freiheit im 

Denken. Auch wenn diese Aussagen vor dem Hintergrund der realen Umsetzung 

des Sozialismus aus heutiger Perspektive irritierend wirken, wird eine Tendenz 

deutlich: für Bloch beinhaltet der Marxismus Wahrheiten, nach denen wir uns 

richten sollten. Der Umsetzung und den damit zusammenhängenden der Theorie 

inhärenten Fehlgedanken steht Ernst Bloch jedoch keineswegs unkritisch 

gegenüber.  

 

5.  WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW.  WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT= UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE EINES MÖGLICHST FREIEN 

DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK ZU NEHMEN? 

In der Philosophie von Ernst Bloch ist das (politische) Urteilen eng mit den für ihn 

zentralen Begriffen Hoffnung und (konkrete) Utopie verbunden. Bloch geht davon 

aus, dass die Menschen immer nach einer besseren Welt streben und in ihnen ein 

Gefühl des Aufbruchs präsent ist, wenn auch nur latent. Dieses führt unmittelbar 

zu einem kritischen Blick auf bestehende Verhältnisse und einer ständigen 

Reflexion ebendieser. Diese kritische Haltung ist ein wichtiger Aspekt in den 

Ausarbeitungen von Ernst Bloch und Grundlage für das (politische) Urteilen. Ziel 

ist es, der (konkreten) Utopie näher zu kommen und das bedeutet, bestehende 

Strukturen zu hinterfragen und stets nach Alternativen zu suchen. Mechanismen, 



 
7 

die zu Unterdrückung und Ausbeutung führen, müssen aufgedeckt werden. 

Immer verbunden damit ist die Intention, eine bessere Welt für alle zu 

erkämpfen. Bloch hat dabei vor allem kapitalistische Strukturen im Blick, die 

verhindern, dass Menschen frei denken und handeln können.  

 

Bei einem guten Urteil geht es für Bloch aber nicht darum abstrakte 

Veränderungswünsche zu formulieren, sondern bereits das konkrete (politische) 

Handeln im Bestehenden in den Blick zu nehmen. Dem Urteilen ist also immer 

auch eine Handlungsperspektive inhärent. Die Verankerung und Rückkopplung 

mit den bestehenden Verhältnissen sind aus Blochs Perspektive unbedingt 

notwendig, denn letztendlich geht es immer genau um eine Veränderung dieser 

Strukturen. Diese utopische Intention ist damit wichtiger Bestandteil von 

(politischen) Urteilen – sie ist sowohl Ausgangspunkt für das Urteilen als auch Ziel 

des Urteilsprozesses. Hieran erkennt man eindrücklich, dass laut Bloch das 

Streben nach einer besseren Zukunft zentraler Aspekt des menschlichen Denkens 

und Handelns ist. Die Rolle der Sachebene für den Urteilsprozess wird dabei in 

Blochs Philosophie vernachlässigt, Fakten und Sachinformationen erfüllen für 

den Urteilsprozess nur eine untergeordnete Funktion. 

 

Unser Urteilsstandort wird dabei von unterschiedlichen Faktoren beeinflusst. 

Vom Vergangenen, aber laut Ernst Bloch vor allem vom Noch-Nicht. Die Menschen 

tragen das Noch-Nicht-Gewordene, das Noch-Nicht-Bewusst in sich. Auch wenn sie 

(noch) nicht in der Lage sind konkret zu benennen, worauf sie hinarbeiten, wird 

das Denken und Handeln und damit auch das Urteilen davon stark beeinflusst. 

Der Urteilsstandort hängt aber auch stark von den gesellschaftlichen 

Gegebenheiten ab und auf individueller Ebene zusätzlich davon, welche Position 

ich in bestehenden gesellschaftlichen Strukturen innehabe, welche Erfahrungen 

ich im Vergangenen gemacht habe und welche utopischen Phantasien mich 

umtreiben. 



 
8 

Folgt man Blochs Ausführungen, dann setzt sich ein gutes Urteil also aus den 

folgenden Komponenten zusammen: einer kritischen Analyse der bestehenden 

Verhältnisse und Strukturen, einer utopischen Intention sowie konkreten 

Handlungsperspektiven im Bestehenden. Die Hoffnung fungiert als das 

antreibende Gefühl. Nur dadurch, dass aber stets offen und ungewiss ist, wie die 

Zukunft aussieht, ist Hoffnung überhaupt möglich. Hätten wir bereits Gewissheit 

über die Zukunft, wäre Hoffnung aus Sicht von Ernst Bloch obsolet und die 

Aushandlungsprozesse und damit insbesondere auch Urteilsprozesse wären 

zumindest teilweise zwecklos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
9 

LITERATUR 

Bloch, Ernst (1961): Philosophische Grundfragen I. Zur Ontologie des Noch-Nicht-

Seins. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 

 

Bloch, Ernst (1959): Spuren. Neue erweiterte Ausgabe. Berlin und Frankfurt am 

Main: Suhrkamp Verlag. 

 

Bloch, Ernst (1985): Das Prinzip Hoffnung. Gesamtausgabe in 16 Bänden. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 

 

Schmidt, Burghart (Hrsg.) (1983): Seminar: Zur Philosophie Ernst Blochs. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 

 

Traub, Rainer/ Wieser, Harald (Hrsg.) (1975): Gespräche mit Ernst Bloch. Frankfurt 

am Main: Suhrkamp Verlag. 

 

Zimmermann, Rainer E. (Hrsg.) (2017): Ernst Bloch: Das Prinzip Hoffnung. 

Berlin/Boston: De Gruyter. 

 

 


