BEGLEITTEXT
AUS DER PERSPEKTIVE VON

ERNST BLOCH

VERFASST VON SARAH GOHMANN

INHALTSVERZEICHNIS

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/ GESELLSCHAFT? 1.vvverevverevcneersenesesesesesssesesenes 1

2. WAS SIND ZENTRALE GRUNDE FUR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN DEMOKRATIEN)? UND IST UNGLEICHHEIT ALS
EIN GEWICHTIGES DEFIZIT DER DEMOKRATIE ZU WERTEN? ..veteveteteteeteseseseeeeeseeseseseseseeseseesesensesesessesessesessesenens 3

3. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITAT (MEHRDEUTIGKEIT, WIDERSPRUCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM
BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHENT? ..ciiiieiiitttieeeeeeeeitrtteeeeeeessssstseeeeeeseesssssssssessessssssssssesssesssssssssssssssssssnsssenes 4

4. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH
UNTERSCHEIDENT? ..uteruteeuteeuteetestestesatestesasesasesatesasesasesasesasesasesasesasesasesasesasesasesasesasesasesasesasesnsesnsenasesnsessesnsennne 5

5. WAS PRAGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRAGT UNSEREN URTEILSSTANDORT= UND WAS GILT ES
DAHER IM SINNE EINES MOGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK ZU NEHMEN?........... 6

W] = (U USRS 9

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT?

.Der Mensch lebt noch Uberall in der Vorgeschichte, ja alles und jedes steht noch
vor Erschaffung der Welt, als einer rechten” - dieses Zitat von Ernst Bloch
beschreibt treffend, warum es nicht wirklich moéglich ist aus seiner Perspektive
festzulegen, was Kennzeichen einer guten Gesellschaft sind. Denn seiner
Philosophie nach leben wir in einer unfertigen Welt und sind noch nicht bei einer
guten Gesellschaft angekommen. Damit soll aber keineswegs ein negatives Bild
der Gesellschaft und der Menschen gezeichnet werden, denn in dieser
Unvollkommenheit der Welt liegt fur Bloch die Kraft und der Wille zur
Veranderung, die Hoffnung auf eine bessere Welt. Tief in den Menschen verankert
ist das Noch-Nicht-Bewusste und Noch-Nicht-Gewordene, das dennoch real méglich

ist und uns sie antreibt, uns auf Weg zu einem besseren Leben fur alle zu



begeben. Dieses Noch-Nicht ist ein bedeutsames Element seiner Philosophie und
das, worauf alle Menschen letztendlich hinarbeiten. Dabei spielt es keine Rolle,
dass bestimmte Dinge bisher noch nicht denkbar sind, méglich sind sie dadurch
trotzdem. Er bezeichnet die Welt als ,schwanger” mit diesem Noch-Nicht-
Bewussten und ist sich dabei sicher, dass alle Menschen gemeinsam eine neue,
bessere und gerechtere Welt schaffen kénnen, in der Mensch und Natur wieder

im Einklang sind.

In diesem Kontext entfaltet er auch seinen zentralen Begriff der (konkreten)
Utopie, dem er - anders als weit verbreitet Ublich - eine sehr positive Konnotation
verleiht. Utopien siedelt er zunachst in den Tagtraumen an. Konkret werden sie,
wenn sie im Gegensatz zu manchen dieser Tagtraume jedoch nicht ausschlie3lich
privat und auch nicht nur im Vergangenen angebunden bleiben, sondern stark
mit der Hoffnung auf ein besseres Leben verbunden werden, das die Menschen
in Konsequenz dazu bringt, eben nicht nur zu trdumen, sondern tatsachlich zu
handeln. Unter diesem Begriff fasst er nicht nur die Sozial-Utopien, sondern
bezieht sich vor allem auch auf kinstlerische und technische Utopien, sucht und

findet Uberall utopische Spuren.

Wie die angestrebte gute Gesellschaft konkret aussehen kann oder soll, wird
nicht eindeutig thematisiert, Utopien haben keinen festgelegten Plan, sondern
sind immer auch abhangig von gesellschaftlichen Verhdltnissen. Allein das
Streben nach diesem besseren Leben fur alle macht vielmehr den Fortschritt der
bestehenden Gesellschaft aus und ist die positive treibende Kraft. Da Ernst Blochs
Philosophie allerdings zum Teil enge Verbindungen mit marxistischen Ideen
aufweist - trotz einer sehr kritischen Auseinandersetzung mit dem Marxismus -
lassen sich Vermutungen anstellen, was er unter einer guten
Gesellschaftsordnung versteht. Die Idee einer klassenlosen Gesellschaft halt er

zwar fur zu einseitig auf die Okonomische Perspektive beschrankt,



Klassenunterschiede und vor allem Unterdrickung von einer Klasse durch eine

andere halt er jedoch fur einen unertraglichen Zustand.

Zusammengefasst: die gute Gesellschaft ist noch nicht, sie ist eine konkrete Utopie
und die Hoffnung auf dieses bessere Leben fur alle treibt die Menschen an. Eine
Gesellschaft, die auf diesem Weg ist, wirde demnach ausmachen, dass die
Menschen sich an ihre ,Wurzeln fassen” und sich auf den Weg begeben, eine
neue Welt zu schaffen. Dazu gehort es laut Bloch die bestehenden Verhaltnisse
kritisch in den Blick zu nehmen und die Bereitschaft zu zeigen, umzudenken, auf

die konkrete Utopie hinzuarbeiten.

2. WAS SIND ZENTRALE GRUNDE FUR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN DEMOKRATIEN)?

UND IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES DEFIZIT DER DEMOKRATIE ZU WERTEN?

Wirft man einen Blick auf den historischen Kontext, in dem Ernst Bloch als
judischer Mann von 1885 bis 1977 gelebt hat, dann ist dieser gepragt von Krieg,
Armut, Unterdrickung und Ausbeutung. Er selbst musste vor dem Faschismus in
die USA emigrieren und siedelte spater auch aus der DDR in die Bundesrepublik
Uber, weil seine Lehren in Leipzig nach den anfanglichen Jahren des Erfolges von
der SED nicht mehr geduldet wurden. Die deutliche Kritik am real-existierenden
Sozialismus fuhrte zu tiefen Konflikten, vor allem mit Walter Ulbricht, sodass
Bloch letztendlich nach Tubingen wechselte, um dort seine philosophische Lehre
weiter zu verbreiten. Die Welt zu den Lebzeiten von Ernst Bloch pragte damit

mal3geblich seinen Blick auf Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten.

Der Kern seiner Philosophie ist die Hoffnung auf eine bessere Welt fur alle,
wodurch unmittelbar deutlich wird, dass an den bestehenden Strukturen aus

Blochs Perspektive vieles unhaltbar ist. Die Menschen werden erst Heimat finden,



erst ankommen, wenn sie beginnen bestehende Strukturen zu verandern und

sich Richtung Utopie zu bewegen, das Noch-Nicht dabei als Antrieb nutzen.

Grunde fur Ungerechtigkeiten sieht Bloch vor allem in kapitalistischen
Strukturen: Unterdrickung und Ausbeutung (von einer Klasse durch eine
andere), das Verschleiern von (Macht-)Strukturen und Mechanismen, dies sind
unter anderem Grunde, die ein gutes Leben fur alle unmdglich machen. Die
Menschen mussen sich aus diesen Strukturen befreien, um die Menschen wieder

zu naturalisieren und die Natur zu humanisieren.

Diese Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten sind jedoch immer mit dem
zentralen Prinzip der Hoffnung verknupft. Auch wenn sie also als entscheidendes
Defizit der jetzigen Zeit gelten, so sind sie immer auch als Antrieb fur
Veranderung zu verstehen. Die Menschen sind utopische Wesen und mussen
diesen ungerechten Strukturen nicht untatig unterliegen, sondern sind fahig sie

Zu verandern.

3. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITAT (MEHRDEUTIGKEIT, WIDERSPRUCHLICHKEIT)

UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHEN?

Ambiguitat ist aus dem Blickwinkel Ernst Blochs nichts Negatives, sondern etwas
nahezu Naturliches und Unvermeidbares. Denken - und das gilt auch im Bereich
des Politischen - heiRt fur Bloch Uberschreiten. Mehrdeutigkeit und
Widerspruchlichkeit sind daher keineswegs hinderlich oder unerwunscht,
sondern immer als Antrieb fir Veranderung zu sehen. In der laut Bloch
unfertigen Welt, angetrieben von Hoffnung und dem Noch-Nicht-Bewussten, sind
Ambiguitat und Ambivalenzen eine schltssige Konsequenz. Wie kann Uber etwas,
das bisher weder im Bewusstsein der Menschen noch in der realen Umsetzung

angekommen ist, Einigkeit herrschen? Lediglich Uber die Tatsache, dass

4



Veranderung notwendig ist, dass es ein inneres Streben nach dieser gibt, kann es

Einstimmigkeit geben.

Die unterschiedlichen Standpunkte und Blickwinkel der Menschen tun dem
Nahziel der Bewegung und Veranderung in Richtung konkreter Utopie keinen
Abbruch. Solange Menschen unabhangig voneinander das innere Treiben
spuren, bewegen sie sich zunachst auf den entscheidenden Weg. Damit sind
Ambiguitat und Ambivalenzen eher als weitere Triebfeder fir

Veranderungsprozesse statt als Hindernis zu verstehen.

4., GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH ZWISCHEN

RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN?

Grundsatzlich ist Wahrheit aus der Perspektive Blochs etwas Wandelbares. Denn
das Noch-Nicht-Bewusste und das Noch-Nicht-Gewordene, die fur Bloch ja die uns
treibenden Krafte darstellen, beinhalten keine allgemeingultig formulierten
Wahrheiten, da sie noch nicht sind. Weiter noch: Bloch nennt keine konkreten
Vorstellungen dazu, wie das Leben im Noch-Nicht aussehen wird. Was wahr und
was falsch ist, wenn wir uns der konkreten Utopie und dem darin enthaltenem real
Moglichen annahern, bleibt also offen. Der Mensch ist zudem oft ,utopisch
unterernahrt”, er weild nicht, was er uberhaupt will - weder im jetzigen Moment
noch zukulnftig. Vorstellungen, Winsche und Hoffnungen sind zusatzlich hochst
abhangig vom individuellen Standpunkt und den gesellschaftlichen Verhaltnissen

und Strukturen, in denen man lebt.

Allen gemein sind wieder lediglich die Utopien und die Hoffnung, die jedem
Menschen innewohnen und ihn zu einem Sich-auf-den-Weg-Machen antreiben.
Wabhr ist demzufolge nur das innerliche Verlangen in Richtung dieses Noch-Nichts

zu streben und damit die Tatsache, dass die bestehenden Strukturen verandert



werden mussen. Eine Unterscheidung zwischen wahr und falsch kann ich nur auf

dieser Grundlage treffen.

Auch an diese Stelle pragt die wiederkehrende Verbindung seiner Philosophie
zum Marxismus Blochs Standpunkt: ,Wer der Wahrheit nach will, muR (sic!) in
das mit Marx eroffnete Reich; es gibt sonst keine Wahrheit mehr, es gibt keine
andere” sagte Ernst Bloch in seiner Antrittsvorlesung in Leipzig im Mai 1949 in
Bezug auf die Freiheit der Forschung und Lehre. Profitinteressen verhindern
demnach eine realistische Wahrnehmung der Wirklichkeit und Freiheit im
Denken. Auch wenn diese Aussagen vor dem Hintergrund der realen Umsetzung
des Sozialismus aus heutiger Perspektive irritierend wirken, wird eine Tendenz
deutlich: fur Bloch beinhaltet der Marxismus Wahrheiten, nach denen wir uns
richten sollten. Der Umsetzung und den damit zusammenhangenden der Theorie
inharenten Fehlgedanken steht Ernst Bloch jedoch keineswegs unkritisch

gegenuber.

5. WAS PRAGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRAGT UNSEREN
URTEILSSTANDORT= UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE EINES MOGLICHST FREIEN

DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK ZU NEHMEN?

In der Philosophie von Ernst Bloch ist das (politische) Urteilen eng mit den fir ihn
zentralen Begriffen Hoffnung und (konkrete) Utopie verbunden. Bloch geht davon
aus, dass die Menschen immer nach einer besseren Welt streben und in ihnen ein
Gefuhl des Aufbruchs prasent ist, wenn auch nur latent. Dieses fuhrt unmittelbar
zu einem kritischen Blick auf bestehende Verhdaltnisse und einer standigen
Reflexion ebendieser. Diese kritische Haltung ist ein wichtiger Aspekt in den
Ausarbeitungen von Ernst Bloch und Grundlage fir das (politische) Urteilen. Ziel
ist es, der (konkreten) Utopie naher zu kommen und das bedeutet, bestehende

Strukturen zu hinterfragen und stets nach Alternativen zu suchen. Mechanismen,

6



die zu Unterdrickung und Ausbeutung fuhren, muissen aufgedeckt werden.
Immer verbunden damit ist die Intention, eine bessere Welt fur alle zu
erkampfen. Bloch hat dabei vor allem kapitalistische Strukturen im Blick, die

verhindern, dass Menschen frei denken und handeln konnen.

Bei einem guten Urteil geht es fur Bloch aber nicht darum abstrakte
Veranderungswiinsche zu formulieren, sondern bereits das konkrete (politische)
Handeln im Bestehenden in den Blick zu nehmen. Dem Urteilen ist also immer
auch eine Handlungsperspektive inharent. Die Verankerung und Ruckkopplung
mit den bestehenden Verhaltnissen sind aus Blochs Perspektive unbedingt
notwendig, denn letztendlich geht es immer genau um eine Veranderung dieser
Strukturen. Diese utopische Intention ist damit wichtiger Bestandteil von
(politischen) Urteilen - sie ist sowohl Ausgangspunkt fir das Urteilen als auch Ziel
des Urteilsprozesses. Hieran erkennt man eindrucklich, dass laut Bloch das
Streben nach einer besseren Zukunft zentraler Aspekt des menschlichen Denkens
und Handelns ist. Die Rolle der Sachebene fur den Urteilsprozess wird dabei in
Blochs Philosophie vernachlassigt, Fakten und Sachinformationen erfullen fur

den Urteilsprozess nur eine untergeordnete Funktion.

Unser Urteilsstandort wird dabei von unterschiedlichen Faktoren beeinflusst.
Vom Vergangenen, aber laut Ernst Bloch vor allem vom Noch-Nicht. Die Menschen
tragen das Noch-Nicht-Gewordene, das Noch-Nicht-Bewusst in sich. Auch wenn sie
(noch) nicht in der Lage sind konkret zu benennen, worauf sie hinarbeiten, wird
das Denken und Handeln und damit auch das Urteilen davon stark beeinflusst.
Der Urteilsstandort hangt aber auch stark von den gesellschaftlichen
Gegebenheiten ab und auf individueller Ebene zusatzlich davon, welche Position
ich in bestehenden gesellschaftlichen Strukturen innehabe, welche Erfahrungen
ich im Vergangenen gemacht habe und welche utopischen Phantasien mich

umtreiben.



Folgt man Blochs Ausfuhrungen, dann setzt sich ein gutes Urteil also aus den
folgenden Komponenten zusammen: einer kritischen Analyse der bestehenden
Verhaltnisse und Strukturen, einer utopischen Intention sowie konkreten
Handlungsperspektiven im Bestehenden. Die Hoffnung fungiert als das
antreibende Gefuhl. Nur dadurch, dass aber stets offen und ungewiss ist, wie die
Zukunft aussieht, ist Hoffnung Uberhaupt mdglich. Hatten wir bereits Gewissheit
Uber die Zukunft, ware Hoffnung aus Sicht von Ernst Bloch obsolet und die
Aushandlungsprozesse und damit insbesondere auch Urteilsprozesse waren

zumindest teilweise zwecklos.



LITERATUR

Bloch, Ernst (1961): Philosophische Grundfragen 1. Zur Ontologie des Noch-Nicht-

Seins. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Bloch, Ernst (1959): Spuren. Neue erweiterte Ausgabe. Berlin und Frankfurt am

Main: Suhrkamp Verlag.

Bloch, Ernst (1985): Das Prinzip Hoffnung. Gesamtausgabe in 16 Banden.

Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Schmidt, Burghart (Hrsg.) (1983): Seminar: Zur Philosophie Ernst Blochs.

Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Traub, Rainer/ Wieser, Harald (Hrsg.) (1975): Gesprache mit Ernst Bloch. Frankfurt

am Main: Suhrkamp Verlag.

Zimmermann, Rainer E. (Hrsg.) (2017): Ernst Bloch: Das Prinzip Hoffnung.

Berlin/Boston: De Gruyter.



