
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

HANNAH ARENDT 
VERFASST VON KARL-HEINZ BREIER 

INHALTSVERZEICHNIS 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? ............................................... 1 

2. Ist Ungleichheit als ein gewichtiges Defizit der Demokratie zu werten? ........................................ 4 

3. Wie sollten wir mit Ambiguität (Mehrdeutigkeit, Widersprüchlichkeit) und Ambivalenzen im 
Bereich des Politischen umgehen? ............................................................................................................ 6 

4. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch 
unterscheiden? ............................................................................................................................................. 9 

5. Was prägt unsere Sicht auf die Welt bzw. was prägt unseren Urteilsstandort? Und was gilt es 
daher im Sinne eines möglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zunehmen? . 11 

Literatur ....................................................................................................................................................... 14 

 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? 

Demokratie als anspruchsvolle Lebensweise 

Eine als Rechtsstaat verfasste Demokratie ist für Hannah Arendt eine sehr 

anspruchsvolle politische Ordnung. Einerseits dient diese Ordnung dazu, dass wir 

vor angemaßter Herrschaft geschützt sind, und andererseits lädt sie alle 

Bürgerinnen und Bürger dazu ein, sich am Politischen zu beteiligen und das 

Zusammenleben mitzugestalten. Insofern ist es wichtig, dass wir uns ganz 

bewusst als Bürgerinnen und Bürger wahrnehmen und anerkennen. Sich nur als 

Produzenten und Konsumenten in einer Arbeits- und Konsumgesellschaft zu 

bewegen – wie Arendt am Ende ihres Buches Vita activa analysiert – mag zwar 

funktionalistisch gedacht systemrelevant sein, aber als Personen in unserer 

Unverwechselbarkeit in Erscheinung zu treten, macht doch gerade das 

Lebenselixier von weltbedürftigen Wesen aus. 



 
2 

 

Nach Hannah Arendt sind wir Menschen originäre Weltwesen. Wir sind nicht etwa 

abgestellt wie ein Gegenstand lediglich in der Welt, sondern wir sind von der Welt. 

Die Welt ist unser In-Between, ja bestenfalls unser Raum des Politischen, für den 

wir allesamt Verantwortung tragen. Insofern spricht Hannah Arendt vom „Schatz 

des Politischen“, den wir als menschlichen Erscheinungsraum der griechischen 

Entdeckung der Polis verdanken. Sollten wir politische Wesen nun unseren Raum 

des Handelns etwa verwaisen lassen? 

 

In einem institutionell gesicherten Raum der Freiheit, in dem Bürgerinnen und 

Bürgern die res publica offensteht und sie sich an ihren gemeinsamen 

öffentlichen Angelegenheiten beteiligen können, sind wir weder Herrscher noch 

Beherrschte, weder Tyrannen noch Sklaven und auch keine Untertanen 

irgendeiner Obrigkeit. In einer intakten Republik begegnen wir uns nach Arendt 

als politisch Gleiche, so unterschiedlich wir auch in all unserer personalen 

Einmaligkeit sein mögen. 

 

Das heißt, Arendt, die auch „Anwältin des Politischen“ genannt wird, plädiert 

entschieden für eine demokratische Freiheitsordnung, die in dem Maße intakt 

bleibt, wie die Bürgerinnen und Bürger ihre politische Ordnung wertschätzen. Es 

liegt in den Händen der ganzen Bürgerschaft, ob sie ihre politische Ordnung als 

ein Gut ansieht und im alltäglichen Sprechen und Handeln mit Leben erfüllt. Eine 

solchermaßen gefestigte Republik, in der die vielen, vielen öffentlich 

zugänglichen Institutionen durch eine politisch sensible und aufgeklärte 

Bürgerschaft belebt und getragen wird, ist durch und durch krisenfest. Für 

Hannah Arendts akademischen Freund Ernst Vollrath ist daher eine Republik – 

und dies gilt ebenso für Demokratien – „die Institution der Institutionen“. 

 



 
3 

Damit nun die Vitalität einer Demokratie oder – in Arendts Vokabular – die 

Integrationskraft einer freiheitlichen Republik auf ihrer bestmöglichen Höhe 

gehalten wird, bedarf es einer stetigen Reformbereitschaft. Diesen Gedanken 

entfaltet Arendt in Anlehnung an Niccolò Machiavelli, den sie nicht 

herrschaftszentriert vom Principe aus interpretiert, sondern den sie von seinen 

Discorsi als originären Republikdenker würdigt. Politik eben nicht von der 

Herrschaft, sondern von der Bürgerschaft her zu denken, ist Arendts 

Markenzeichen. 

 

Vor diesem Hintergrund kann politische Bildung in einer Demokratie als 

existenziell bedeutsame Bürgerbildung begriffen werden – eine Bürgerbildung, 

die in Hannah Arendts Demokratiedenken ihre Verankerung erfahren kann. 

Immerhin sind die Menschen in Demokratien besonders herausgefordert, sich 

mit ihrer Bürgerordnung vertraut zu machen und sich ganz praktisch in ihre 

Bürgerexistenz einzuüben. Da wäre es fatal, wenn sie über kein Vokabular 

verfügten, in dem ihre Demokratie als eine zivile Errungenschaft zur Sprache 

kommen könnte. 

 

Da demokratische Verfassungsstaaten im Unterschied zu 

menschenverachtenden Tyranneien, Diktaturen oder gar zur totalitären 

Despotien wesentlich auf die Zustimmung und innere Annahme ihrer 

Bürgerinnen und Bürger angewiesen sind, ist es unabdingbar, die 

Begrifflichkeiten einer vitalen Demokratie zu schärfen. Denn gerade die 

Heranwachsenden, die erst noch in ihre politische Ordnung hineinwachsen, 

sollten sich auch sprachlich in die Demokratie, in der sie leben, einbürgern 

können. Didaktisch gesehen (Vgl. Breier 2020) steht damit die zukünftige 

Bürgerexistenz im Zentrum aller politischen Bildung in einer Demokratie. 



 
4 

2. IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES DEFIZIT DER DEMOKRATIE 

ZU WERTEN? 

Wie leben wir Ungleichen zusammen? 

Die Ungleichheit unter den Menschen führt zum Kern von Hannah Arendts 

Nachdenken über Politik. Entgegen der von Platon inspirierten metaphysisch-

ontologischen Tradition der Philosophie, in der immer das Urbild hinter den 

Abbildern, das unvergängliche Wesen hinter den vergänglichen Erscheinungen 

und der Seinsgrund hinter allem Seienden gesucht wird, will Hannah Arendt die 

Politik mit von der Philosophie ungetrübten Augen sehen. Nicht die 

philosophische Frage nach dem Menschen interessiert sie, sondern es sind die 

Menschen, die in all ihrer Verschiedenheit und pluralen Einzigartigkeit in der Welt 

der Erscheinungen existieren. 

Wie leben all diese Ungleichen zusammen, was trennt sie und was verbindet sie? 

Dies sind die Fragen, die Arendts politisches Denken leiten. Die Frage der 

Philosophie hingegen, sprich die seit Platon aufgeworfene Frage nach dem 

Wesen des Menschen, führt nach Arendt im Bereich des Politischen in die Irre. Mit 

ihr kann man die Wirklichkeit der Welt, die sich aus der Pluralität und den 

Handlungsbezügen zwischen Menschen allererst konstituiert, überhaupt nicht in 

den Blick bekommen. 

 

Stattdessen geht Arendt ganz phänomenologisch an den Erscheinungsraum des 

Politischen heran und nimmt uns Menschen in unserer faktischen Ungleichheit 

wahr. Dies geschieht in zweierlei Hinsicht: Zum einen sind wir Menschen als 

biologische Wesen ungleich und divers, und zum anderen –  und dies ist für 

Arendt entscheidend – unterscheiden wir uns qua Tätigsein voneinander. 

„Sprechend und handelnd unterscheiden sich Menschen aktiv voneinander, 

anstatt lediglich verschieden zu sein.“ Wir differenzieren uns gleichsam aus, 

indem wir über unser Handeln und Sprechen zu unverwechselbaren Personen 



 
5 

erst werden. Neben unserer biologischen Geburt als Naturwesen erleben wir 

somit unsere zweite, gleichsam biographische Geburt. Im Sprechen und Handeln 

werden wir zur Person und bringen uns selbst zur Welt. In dieser existenziellen 

Perspektive ist Ungleichheit kein zu beseitigendes Problem, sondern für Arendt 

die conditio humana unseres Weltaufenthalts. 

 

Als Anwältin des Politischen geht es Arendt nicht um das biologische vivere, 

sondern – wie sie zu Beginn ihrer Vita activa erläutert – um das biographische inter 

homines esse. Bloß zu leben, eben im rein organischen Sinne, ist eine Frage des 

schieren Überlebens. Aber menschlich sinnvoll zu leben, und zwar unter 

Menschen, fragt nach dem Gelingen unserer endlichen Existenz. 

 

Vor diesem Hintergrund ist es für sie unabdingbar, dass wir Verschiedenen uns 

in unserer Bürgergleichheit wahrnehmen und anerkennen. Dies zu 

gewährleisten, ist die Aufgabe einer jeden anspruchsvollen Freiheitsordnung. Als 

Demokratie mag sie jeden und jede zur Teilhabe am Politischen einladen, und als 

verlässlicher Rechtsstaat mag die Bürgerordnung jede Person gleichbehandeln 

und vor allem vor angemaßter Herrschaft schützen (Vgl. Breier/Gantschow 2021). 

Dieses höchst anspruchsvolle Verhältnis von Freiheit und Gleichheit wird im 

„Blauen Ring“ des Lesesaals der Bundestagsbibliothek mit einem Arendt-Zitat auf 

den Punkt gebracht: „Freiheit ist denkbar als Möglichkeit des Handelns unter 

Gleichen/Gleichheit ist denkbar als Möglichkeit des Handelns für die Freiheit.“ 

 

Sollte jedoch das Freiheitsverständnis des Westens lediglich mit Kapitalismus und 

einer sich allein um Güterproduktion und -konsumtion drehenden Arbeits- und 

Konsumgesellschaft gleichgesetzt werden, so würde der Sinngehalt unserer 

westlichen Demokratien preisgegeben werden und verloren gehen. Denn als ein 

Lebewesen, das lediglich im Austauschprozess mit der äußeren Natur sein Leben 

fristet, ist der Mensch für Hannah Arendt allenfalls ein animal laborans, und das 



 
6 

heißt: seiner ihn auszeichnenden Qualitäten beraubt. So warnt Arendt vor der 

Überflüssigmachung von Menschen, wenn Nobodies moderne 

Massengesellschaften bevölkern, und der politische Raum, in dem Somebodies als 

unverwechselbare Personen in Erscheinung treten können, verwüstet wird oder 

schlichtweg verwaist. 

 

3. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (MEHRDEUTIGKEIT, 

WIDERSPRÜCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES 

POLITISCHEN UMGEHEN? 

Ambiguität und die Vielfalt des Vieldeutigen 

Ambiguität, sprich Zweideutigkeit oder Doppeldeutigkeit, gehört zweifelsohne 

zum Bereich des Politischen. Aber mehr noch, es ist die Mehr- und Vieldeutigkeit, 

die nach Hannah Arendt geradezu ins Zentrum der politischen Welt führt. Diese 

Welt nennt Arendt auch the In-Between, also das Zwischen, das Bezugsgeflecht 

zwischen Menschen. Dieses „Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten“, 

dem Hannah Arendt in Vita activa ein ganzes Unterkapitel einräumt, kennzeichnet 

den Zusammenhang, der als unsichtbares Zwischen handelnde und sprechende 

Menschen miteinander verbindet. 

 

Durch unser Handeln, das nicht wie das Herstellen eine objekthafte Dingwelt eben 

herstellt, und das auch nicht wie das Arbeiten und Konsumieren unsere physisch-

biologische Existenz nährt und aufrechterhält, nehmen wir wechselseitig Bezug 

aufeinander und binden uns in das Handlungsgewebe zwischen Menschen ein. 

So sind wir frei, in bereits bestehende Handlungsgeflechte neue Fäden 

einzuweben. Wir ergreifen Initiative und schaffen mit unseren Handlungen neue 

Wirklichkeiten – unentwegt. Ebenso sind wir frei, unseren Handlungen vielfältige 

Deutungen zu geben und alles für unser Leben Bedeutsame ins gemeinsame 

Gespräch zu bringen. Im Gespräch mit anderen legen wir unser Dasein aus und 



 
7 

interpretieren die jeweils gemeinsame Wirklichkeit. Damit bekunden wir unsere 

weltliche Zugehörigkeit und bringen – ganz wörtlich genommen – unser inter esse 

zum Ausdruck. 

 

Mit dieser begrifflichen Herleitung macht Arendt auf eine anthropologische 

Tiefendimension aufmerksam, die dem Lateinischen inter esse innewohnt: Inter 

homines esse bedeutet nämlich unter Menschen zu weilen, sprich unter Menschen 

anwesend zu sein. Insofern hält Arendt die lateinische Sprache für höchst politisch, 

weil sie die unermessliche Vieldeutigkeit allen weltlichen Zusammentreffens 

pointiert auf den Punkt bringt. Inter homines esse weist uns im Kern als politische 

Wesen aus. Demgegenüber bedeutet das lateinische vivere zwar auch zu leben, 

aber allein im rein biologischen Sinne. 

 

Als Bezüge knüpfende Wesen bringen wir nach Arendt handelnd unsere 

gemeinsame Welt hervor, jedoch eine Welt, die sich jedem Einzelnen nur 

perspektivisch zeigen kann. Einen göttlichen, der Welt enthobenen Ort 

einzunehmen, ist uns als in der Welt agierenden Wesen verwehrt. Wir nehmen in 

der Welt Stand und nicht gegenüber oder außerhalb der Welt. 

 

Sosehr wir uns auch bemühen, einen archimedischen Punkt zu finden, von dem 

aus unsere Handlungswelt objektiv und im strengsten Sinne des Wortes 

eindeutig erscheinen könnte, unsere conditio humana erlaubt uns dies nicht. 

Denn unsere gesamte Wahrnehmung innerhalb unserer Handlungswelt ist 

immer perspektivisch und gebunden an den Blickwinkel desjenigen, der etwas 

wahrnimmt. Die sich darin zeigende Pluralität von unterschiedlichen Hinsichten 

und Blickwinkeln wie auch von der Art und Weise, wie wir jeweils unser Dasein 

auslegen, deuten und interpretieren, konstituiert und prägt unsere weltliche 

Realität. Das heißt, Ambiguitäten und Ambivalenzen durchziehen geradezu das 



 
8 

Geflecht, in dem wir uns sprachlich verorten und das wir ebenso mit Worten zu 

entwirren versuchen. 

 

Vor diesem Hintergrund geht es Arendt darum, das Vokabular zu schärfen und – 

„Ich will verstehen“ – die ursprünglichen Bedeutungen von politischen Begriffen 

sowie die ihnen zugrundeliegenden Erfahrungen freizulegen. Insofern ist Arendt 

keine Nostalgikerin etwa der griechischen oder römischen Antike. Im Gegenteil, 

als sensible Phänomenologin, die nicht nur in der modernen Welt zuhause ist, 

sondern die in ihrer hermeneutischen Klarheit auch längst vergessene 

Bedeutungsgehalte von politischen Begriffen in Erinnerung bringt und für die 

Interpretation von Gegenwartsphänomenen fruchtbar macht, zeigt sie auch 

Ambiguitäten und Ambivalenzen auf, die in unserer oftmals verarmten, nämlich auf 

vermeintliche Objektivität getrimmten Sprache unter den Tisch fallen.  

 

So zeigt sich Arendts vielzitierter Satz Der Sinn von Politik ist Freiheit in all seiner 

Radikalität, wenn er aus der Entdeckung der antiken Polis verstanden wird. Erst 

die Etablierung jenes Erscheinungsraumes bietet den institutionellen Schutz, in 

dem Menschen alle Ambiguitäten und Ambivalenzen, die als Gegensatz, 

Widerspruch, Widerstreit, ja Konflikt auftreten mögen, äußern und gefahrlos zur 

Sprache bringen können. Eine gute Verfassung, die das Politische würdigt und 

schützt, ist somit immer auch eine Verfassung, die Ambivalenzen nicht nur 

zulässt, sondern die einen institutionellen Raum eröffnet, in dem Menschen ihre 

vielschichtige res publica gemeinsam erörtern können. Doch diesen Raum der 

Freiheit zu gründen und zu bewahren, zu konstituieren und zu 

institutionalisieren, ist höchst anspruchsvoll.  

 

 



 
9 

4. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH 

ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN? 

Wahrheit, welche Wahrheit? 

In ihrem Essayband Wahrheit und Lüge in der Politik ist eine Unterscheidung 

besonders wichtig: Ganz in aristotelischen Denkbahnen unterscheidet Hannah 

Arendt zwischen Vernunftwahrheiten und Tatsachenwahrheiten. Während 

Vernunftwahrheiten, die der Notwendigkeit unterliegen, sich auf alle Dinge 

beziehen, die sich so und nur so verhalten können – mathematische Wahrheiten 

etwa oder Gesetzmäßigkeiten der Natur –, fußen Tatsachenwahrheiten eben auf 

Taten. Das heißt Tatsachenwahrheiten gehören zum Bereich der menschlichen 

Praxis, also zu jenem Wirklichkeitsbereich, in dem sich die Tat-Sachen so oder 

auch anders verhalten können. In diesem Bereich der Freiheit schaffen wir 

Menschen jeden Tag neue Tatsachen, und es ist nicht vorgezeichnet, wie jemand 

ganz konkret etwa in einem Monat, in einem Jahr oder in der Unabsehbarkeit 

seiner jeweiligen Zukunft handeln wird. 

 

Im Unterschied zu den Vernunftwahrheiten, die auch ohne unsere Zustimmung 

wahr und damit zweifelsfrei in Geltung sind – die Winkelsumme im Dreieck 

beträgt immer 180 Grad –, bedarf die durch Handlungen hervorgebrachte 

Wirklichkeit unserer Anerkennung. Das heißt die geschehenen Taten müssen 

bezeugt und erinnert werden, damit sie in ihrer Tatsächlichkeit und eben 

Wahrheit in der Welt Anerkennung finden. Wenn Tatsachenwahrheiten etwa 

geleugnet werden – „Es gab gar keinen Holocaust!“ –, oder wenn in einer Welt 

voller Täuschung und Lügen tatsächliche Ereignisse negiert und wahre 

Begebenheiten verschleiert, vertuscht oder in manipulativer Absicht einfach nur 

verdreht werden, dann lässt sich sinnvoll nicht mehr handeln. Woran soll man 

handelnd anknüpfen, wenn im Geflecht aus Lug und Trug nicht mehr zwischen 

News und Fake News, zwischen wahr und falsch unterschieden werden kann? 



 
10 

 

Als politische Denkerin nimmt Hannah Arendt uns Menschen nicht als 

biologische, sondern als biographische Wesen in den Blick. Und dies ist wichtig. 

Denn während wir als Geschöpfe der Natur den unanfechtbaren Naturgesetzen 

unterliegen, ist es für uns als Urheber unseres Handelns unerlässlich, dass die 

durch unser Handeln hervorgebrachte Welt der Tatsachen und geschichtlichen 

Ereignisse bezeugt und hütend bewahrt wird. Ansonsten wird nicht nur unsere 

menschliche Wirklichkeit angegriffen, sondern auch unser gesamter 

Wirklichkeitssinn, mit dem wir uns in der Welt orientieren, wird destruiert. Wenn 

Tatsachenwahrheiten nicht mehr unsere Handlungswelt zusammenhalten, so 

zerbricht der wirklichkeitsverbürgende common sense, und unsere Urteilskraft 

nimmt Schaden. 

 

Vor dieser Gefahr weltverlorener Bodenlosigkeit warnt Hannah Arendt in 

Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Denn in dem Maße, in dem der 

Realitätssinn schwindet, keimt der Nährboden für eine totalitäre Ideologie. Sie 

erhebt sich dann zu einer unumstößlichen „Wahrheit“, die sich gegenüber allen 

Widersprüchen hermetisch abriegelt und die keine widerlegenden Fakten zulässt 

und anerkennt. Als alles durchherrschender Suprasinn – so Arendt – fungiert er 

als Wirklichkeitsersatz, der sich in den Köpfen einnistet. Und wo ein einziger 

Suprasinn herrscht, verstummt jede sinnerörternde Debatte. Alle öffentlichen 

Räume, in denen um Sinn und Bedeutung gerungen wird, werden 

gleichgeschaltet, und Menschen, die im privaten Austausch ihre eigene Existenz 

deuten oder die im politischen Gespräch ihre gemeinsame Selbstinterpretation 

verhandeln, werden zum Verstummen gebracht. Die Freiheit des Sprechens und 

die daraus entstehende Macht handelnder Menschen werden durch 

gewaltsamen Zwang erstickt: durch den inneren Zwang der Ideologie wie durch 

die äußere Gewalt des Terrors.   

 



 
11 

Zudem erörtert Hannah Arendt die Frage nach der Wahrheit auch in der 

Denknachfolge von Sören Kierkegaard und Karl Jaspers: als immer nur konkrete 

Wahrheit der eigenen Existenz. Oder anders gefragt, selbst wenn es ganz 

alteuropäisch und metaphysisch gedacht die Wahrheit gäbe, was bedeutete sie 

als metaphysische Kathedrale für die Wahrheit meiner Existenz, ja für die 

Wahrheit meines ganz konkreten Lebensvollzugs? 

 

So pluralisiert Arendt die Frage nach der Wahrheit. Ethisch richtet sich das 

Befragen damit auf die Ausdeutung des persönlichen Daseins sowie auf die 

Erhellung der eigenen Existenz, und politisch fragt die Anwältin des Politischen 

darüber hinaus: nach der öffentlichen Selbstinterpretation und den jeweiligen 

Auslegungen der gemeinsamen Lebensführung. 

 

Als denkende Wesen sind wir nach Arendt stets im Dialog – ethisch mit uns selbst 

und politisch mit anderen. So scheint das Denken, das private wie das öffentliche, 

zur Wahrheit unserer menschlichen Existenz zu gehören. 

 

5. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE EINES 

MÖGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK 

ZUNEHMEN? 

Urteilen will gelernt sein 

„JUDGING“ stand auf dem in der Schreibmaschine eingespannten Blatt Papier, 

als Hannah Arendt am 4. Dezember 1975 in New York verstarb. Ihre Schrift „Über 

das Urteilen“, die nach ihren zwei Bänden über „Das Denken“ und „Das Wollen“ 

die Trilogie „Vom Leben des Geistes“ vervollständigen sollte, ist nie geschrieben 

worden. Gleichwohl hat sich Hannah Arendt zeit ihres Lebens mit unserer 

menschlichen Fähigkeit zu urteilen befasst. 



 
12 

 

Sosehr das Urteilen auch von unserem inneren, geistigen Vermögen, nämlich der 

Einbildungskraft, seinen Ausgang nimmt, es ist gebunden an eine mit anderen 

Menschen geteilte Welt. Die Urteilskraft ist unser weltlichstes Vermögen, nach 

Arendt unser originär politisches Vermögen. Während philosophische Fragen in 

ihrer Tendenz, sich von der Welt abzuwenden und die Welt der Phänomene zu 

transzendieren, eben nach dem letzten Grund und der letzten Wahrheit fragen, 

befasst sich Arendt in ihrer politischen Wissenschaft mit der womöglich 

grundlosen Erscheinungswelt handelnder Menschen. 

 

„Nicht der Mensch, sondern die Menschen bevölkern die Erde“, formuliert sie in 

ihrer Vita activa. Und es ist nach Arendt genau dieses anthropologische Faktum 

der Pluralität, das uns als Weltwesen herausfordert: einerseits im Laufe unseres 

Lebens erwachsen zu werden und voller Selbstvertrauen eigenständige Urteile zu 

bilden und andererseits gemeinschaftsfähig zu werden, um voller Weltvertrauen 

mit anderen zusammen zu leben. Während wir als Naturwesen wie alles 

organische Leben den Gesetzmäßigkeiten der Natur unterliegen, sind wir als 

Weltwesen frei: frei, Handlungsanfänge in die Welt zu bringen, und frei, das 

Handeln und Sprechen anderer selbst zu beurteilen. 

 

Um nun zu lernen, unsere Stimme in der Welt auszubilden und ein 

selbstständiges Leben zu führen, bedarf es – nicht nur nach Arendt – unzähliger 

Übungsräume für unsere Urteilskraft. Es bedarf unterschiedlichster öffentlicher 

Institutionen, in denen das gemeinsame Sprechen eingeübt und zivilisiert werden 

kann. Denn allein im Gespräch zwischen Menschen, also im öffentlichen Denken, 

stärkt und erweitert sich nach Arendt unsere Urteilskraft. 

 

Während im solitären Denken oder erst recht im puren logischen Schlussfolgern 

der Gedanke auf seine innere Schlüssigkeit untersucht und gleichsam in die Ecke 



 
13 

getrieben wird, wird er im Prozess der Urteilsbildung geradezu ins Freie gejagt. 

Im Freien, in dem man urteilend sich und seine Gedanken mitteilt, mag sich das 

eigene Für-wahr-Halten beweisen. Es soll sich von allen Seiten, in all seinen 

Aspekten und Hinsichten zeigen und so für das wechselseitige Verstehen 

transparent werden. 

 

In gleichem Maße, wie das öffentliche Gespräch ermöglicht, sich in den 

Standpunkt anderer zu versetzen und die eigene Denkungsart zu erweitern, 

bringt die Praxis der Urteilsbildung allererst gemeinsame Welt- und 

Handlungsbezüge hervor. Dies bedeutet zweierlei: Urteilsbildung als Praxis hat 

eine bildende und eine politische Dimension. Das Politische bildet sich als 

Urteilsraum, und die Urteilenden bilden sich zu politischen Menschen. 

 

Wenn nun das Denken anderer immer mit präsent ist, so wird der eigene Blick 

frei für das weltlich Gemeinsame, und dies ist originär politisch. Politische 

Urteilsbildung erschließt so gesehen nicht nur neue Blickwinkel gemeinsamen 

Verstehens, sondern sie eröffnet in die Zukunft gerichtete Möglichkeiten, nämlich 

Freiheiten, gemeinsam zu handeln. Die Enge einer bloß privaten Existenz wird 

überwunden, und der politische Mensch wird geboren. Insofern könnte man von 

einem „guten politischen Urteil“ sprechen, wenn Menschen ihre res publica ernst 

nehmen, sich in ihre Bürgerexistenz einüben und versuchen, aus dieser Haltung 

heraus, zu urteilen. „Von der Vormundschaft zur Bürgerschaft“ hat Alexander 

Gantschow diesen befreienden Bildungsgang genannt. 

 

 

 

 

 



 
14 

LITERATUR 

Arendt, Hannah: Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaß, hrsg. Von Ursula 

Ludz und mit einem Vorwort von Kurt Sontheimer, München 2017. 

Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants politischer Philosophie, hrsg. und 

mit einem Essay von Ronald Beiner, München 1985. 

Arendt, Hannah: Ich will verstehen. Selbstauskünfte zu Leben und Werk, 

München 2005. 

Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München 1955. 

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Das Denken, München 1979. 

Arendt, Hannah: Wahrheit und Lüge in der Politik. Zwei Essays, München 2013. 

Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München 1960. 

Arendt, Hannah: Über die Revolution, München 1963. 

Arendt, Hannah: Der archimedische Punkt, in: Hannah Arendt. In der Gegenwart. 

Übungen im politischen Denken II, München 2000, S. 389-402. 

Breier, Karl-Heinz: Leitbilder der Freiheit. Politische Bildung als Bürgerbildung, 2. 

Aufl. Hamburg 2020. 

Breier, Karl-Heinz/Gantschow, Alexander: Einführung in die Politische Theorie, 2. 

Aufl., Hamburg 2021. 

Gantschow, Alexander: Von der Selbstsorge zur Sorge um die Welt – Hannah 

Arendts Umwendung existenzphilosophische Denkens, in: Breier, Karl-

Heinz/Gantschow, Alexander (Hg.): Politische Existenz und republikanische 

Ordnung. Zum Staatsverständnis von Hannah Arendt, Baden-Baden 2012, 

S. 95-115. 

Gantschow, Alexander/Meyer-Heidemann, Christian (Hg.): Bürgerbildung und 

Freiheits-ordnung. Politische Bildung als republikorientierte Praxis, 

Frankfurt/Main 2023. 



 
15 

Gantschow, Alexander: Amor mundi und die Erziehung zum Politischen – zur 

impliziten Pädagogik im politischen Denken von Hannah Arendt, in: 

Gantschow, Alexander/Meyer-Heidemann, Christian (Hg.): Bürgerbildung 

und Freiheitsordnung. Politische Bildung als republikorientierte Praxis. 

Frankfurt/Main 2023, S. 149-180. 

Meints, Waltraud: Partei ergreifen im Interesse der Welt. Eine Studie zur 

politischen Urteilskraft im Denken Hannah Arendts, Bielefeld 2011. 

Torkler, René: Philosophische Bildung und politische Urteilskraft. Hannah 

Arendts Kant-Rezeption und ihre didaktische Bedeutung, 

Freiburg/München 2015. 

 

 

 

 


