BEGLEITTEXT
AUS DER PERSPEKTIVE VON

HANNAH ARENDT

VERFASST VON KARL-HEINZ BREIER

INHALTSVERZEICHNIS

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/ GESELLSCHAFT? ...vuvuinruiiincaeeeeseseneeesseseneaens 1
2. Ist Ungleichheit als ein gewichtiges Defizit der Demokratie zu werten? ........ccccceeveeevnenenennne. 4

3. Wie sollten wir mit Ambiguitat (Mehrdeutigkeit, Widerspruchlichkeit) und Ambivalenzen im
Bereich des PolitiSChen UMQENENT? ...ttt sttt 6

4. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch
UNTEISCREIARNT Lttt e b e bbb bbb 9

5. Was pragt unsere Sicht auf die Welt bzw. was pragt unseren Urteilsstandort? Und was gilt es
daher im Sinne eines moglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zunehmen?.11

[ = (U SR 14

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT?

Demokratie als anspruchsvolle Lebensweise

Eine als Rechtsstaat verfasste Demokratie ist fir Hannah Arendt eine sehr
anspruchsvolle politische Ordnung. Einerseits dient diese Ordnung dazu, dass wir
vor angemaliter Herrschaft geschitzt sind, und andererseits ladt sie alle
BUrgerinnen und Burger dazu ein, sich am Politischen zu beteiligen und das
Zusammenleben mitzugestalten. Insofern ist es wichtig, dass wir uns ganz
bewusst als Burgerinnen und Burger wahrnehmen und anerkennen. Sich nur als
Produzenten und Konsumenten in einer Arbeits- und Konsumgesellschaft zu
bewegen - wie Arendt am Ende ihres Buches Vita activa analysiert - mag zwar
funktionalistisch gedacht systemrelevant sein, aber als Personen in unserer
Unverwechselbarkeit in Erscheinung zu treten, macht doch gerade das

Lebenselixier von weltbedurftigen Wesen aus.



Nach Hannah Arendt sind wir Menschen originare Weltwesen. Wir sind nicht etwa
abgestellt wie ein Gegenstand lediglich in der Welt, sondern wir sind von der Welt.
Die Welt ist unser In-Between, ja bestenfalls unser Raum des Politischen, fur den
wir allesamt Verantwortung tragen. Insofern spricht Hannah Arendt vom ,Schatz
des Politischen”, den wir als menschlichen Erscheinungsraum der griechischen
Entdeckung der Polis verdanken. Sollten wir politische Wesen nun unseren Raum

des Handelns etwa verwaisen lassen?

In einem institutionell gesicherten Raum der Freiheit, in dem Burgerinnen und
BUrgern die res publica offensteht und sie sich an ihren gemeinsamen
offentlichen Angelegenheiten beteiligen kénnen, sind wir weder Herrscher noch
Beherrschte, weder Tyrannen noch Sklaven und auch keine Untertanen
irgendeiner Obrigkeit. In einer intakten Republik begegnen wir uns nach Arendt
als politisch Gleiche, so unterschiedlich wir auch in all unserer personalen

Einmaligkeit sein mdgen.

Das heil3t, Arendt, die auch ,Anwaltin des Politischen” genannt wird, pladiert
entschieden fur eine demokratische Freiheitsordnung, die in dem Mal3e intakt
bleibt, wie die Burgerinnen und Burger ihre politische Ordnung wertschatzen. Es
liegt in den Handen der ganzen Burgerschaft, ob sie ihre politische Ordnung als
ein Gut ansieht und im alltaglichen Sprechen und Handeln mit Leben erfullt. Eine
solchermalRen gefestigte Republik, in der die vielen, vielen O6&ffentlich
zuganglichen Institutionen durch eine politisch sensible und aufgeklarte
BUrgerschaft belebt und getragen wird, ist durch und durch krisenfest. Fur
Hannah Arendts akademischen Freund Ernst Vollrath ist daher eine Republik -

und dies gilt ebenso fur Demokratien - ,die Institution der Institutionen”.



Damit nun die Vitalitat einer Demokratie oder - in Arendts Vokabular - die
Integrationskraft einer freiheitlichen Republik auf ihrer bestmdglichen Hohe
gehalten wird, bedarf es einer stetigen Reformbereitschaft. Diesen Gedanken
entfaltet Arendt in Anlehnung an Niccolo Machiavelli, den sie nicht
herrschaftszentriert vom Principe aus interpretiert, sondern den sie von seinen
Discorsi als origindren Republikdenker wdurdigt. Politik eben nicht von der
Herrschaft, sondern von der Burgerschaft her zu denken, ist Arendts

Markenzeichen.

Vor diesem Hintergrund kann politische Bildung in einer Demokratie als
existenziell bedeutsame Burgerbildung begriffen werden - eine Burgerbildung,
die in Hannah Arendts Demokratiedenken ihre Verankerung erfahren kann.
Immerhin sind die Menschen in Demokratien besonders herausgefordert, sich
mit ihrer Blrgerordnung vertraut zu machen und sich ganz praktisch in ihre
BlUrgerexistenz einzuuben. Da ware es fatal, wenn sie Uber kein Vokabular
verfugten, in dem ihre Demokratie als eine zivile Errungenschaft zur Sprache

kommen konnte.

Da demokratische Verfassungsstaaten im Unterschied zu
menschenverachtenden Tyranneien, Diktaturen oder gar zur totalitaren
Despotien wesentlich auf die Zustimmung und innere Annahme ihrer
Burgerinnen und Burger angewiesen sind, ist es unabdingbar, die
Begrifflichkeiten einer vitalen Demokratie zu scharfen. Denn gerade die
Heranwachsenden, die erst noch in ihre politische Ordnung hineinwachsen,
sollten sich auch sprachlich in die Demokratie, in der sie leben, einburgern
konnen. Didaktisch gesehen (Vgl. Breier 2020) steht damit die zuklnftige

BuUrgerexistenz im Zentrum aller politischen Bildung in einer Demokratie.



2. IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES DEFIZIT DER DEMOKRATIE
ZU WERTEN?

Wie leben wir Ungleichen zusammen?

Die Ungleichheit unter den Menschen fuhrt zum Kern von Hannah Arendts
Nachdenken Uber Politik. Entgegen der von Platon inspirierten metaphysisch-
ontologischen Tradition der Philosophie, in der immer das Urbild hinter den
Abbildern, das unvergangliche Wesen hinter den verganglichen Erscheinungen
und der Seinsgrund hinter allem Seienden gesucht wird, will Hannah Arendt die
Politik mit von der Philosophie ungetriubten Augen sehen. Nicht die
philosophische Frage nach dem Menschen interessiert sie, sondern es sind die
Menschen, diein all ihrer Verschiedenheit und pluralen Einzigartigkeit in der Welt
der Erscheinungen existieren.

Wie leben all diese Ungleichen zusammen, was trennt sie und was verbindet sie?
Dies sind die Fragen, die Arendts politisches Denken leiten. Die Frage der
Philosophie hingegen, sprich die seit Platon aufgeworfene Frage nach dem
Wesen des Menschen, fuhrt nach Arendt im Bereich des Politischen in die Irre. Mit
ihr kann man die Wirklichkeit der Welt, die sich aus der Pluralitdt und den
Handlungsbezugen zwischen Menschen allererst konstituiert, Uberhaupt nicht in

den Blick bekommen.

Stattdessen geht Arendt ganz phanomenologisch an den Erscheinungsraum des
Politischen heran und nimmt uns Menschen in unserer faktischen Ungleichheit
wahr. Dies geschieht in zweierlei Hinsicht: Zum einen sind wir Menschen als
biologische Wesen ungleich und divers, und zum anderen - und dies ist fur
Arendt entscheidend - unterscheiden wir uns qua Tatigsein voneinander.
.Sprechend und handelnd unterscheiden sich Menschen aktiv voneinander,
anstatt lediglich verschieden zu sein.” Wir differenzieren uns gleichsam aus,

indem wir uber unser Handeln und Sprechen zu unverwechselbaren Personen

4



erst werden. Neben unserer biologischen Geburt als Naturwesen erleben wir
somit unsere zweite, gleichsam biographische Geburt. Im Sprechen und Handeln
werden wir zur Person und bringen uns selbst zur Welt. In dieser existenziellen
Perspektive ist Ungleichheit kein zu beseitigendes Problem, sondern fur Arendt

die conditio humana unseres Weltaufenthalts.

Als Anwaltin des Politischen geht es Arendt nicht um das biologische vivere,
sondern - wie sie zu Beginn ihrer Vita activa erlautert - um das biographische inter
homines esse. Blol3 zu leben, eben im rein organischen Sinne, ist eine Frage des
schieren Uberlebens. Aber menschlich sinnvoll zu leben, und zwar unter

Menschen, fragt nach dem Gelingen unserer endlichen Existenz.

Vor diesem Hintergrund ist es fur sie unabdingbar, dass wir Verschiedenen uns
in unserer Budrgergleichheit wahrnehmen wund anerkennen. Dies zu
gewabhrleisten, ist die Aufgabe einer jeden anspruchsvollen Freiheitsordnung. Als
Demokratie mag sie jeden und jede zur Teilhabe am Politischen einladen, und als
verlasslicher Rechtsstaat mag die Burgerordnung jede Person gleichbehandeln
und vor allem vor angemalf3ter Herrschaft schitzen (Vgl. Breier/Gantschow 2021).
Dieses hdchst anspruchsvolle Verhaltnis von Freiheit und Gleichheit wird im
.Blauen Ring” des Lesesaals der Bundestagsbibliothek mit einem Arendt-Zitat auf
den Punkt gebracht: ,Freiheit ist denkbar als Moglichkeit des Handelns unter

Gleichen/Gleichheit ist denkbar als Moglichkeit des Handelns fur die Freiheit.”

Sollte jedoch das Freiheitsverstandnis des Westens lediglich mit Kapitalismus und
einer sich allein um Guterproduktion und -konsumtion drehenden Arbeits- und
Konsumgesellschaft gleichgesetzt werden, so wurde der Sinngehalt unserer
westlichen Demokratien preisgegeben werden und verloren gehen. Denn als ein
Lebewesen, das lediglich im Austauschprozess mit der dauB3eren Natur sein Leben

fristet, ist der Mensch fur Hannah Arendt allenfalls ein animal laborans, und das



heil3t: seiner ihn auszeichnenden Qualitdten beraubt. So warnt Arendt vor der
Uberfliissigmachung von Menschen, wenn Nobodies moderne
Massengesellschaften bevolkern, und der politische Raum, in dem Somebodies als
unverwechselbare Personen in Erscheinung treten kdnnen, verwustet wird oder

schlichtweg verwaist.

3. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITAT (MEHRDEUTIGKEIT,
WIDERSPRUCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES
POLITISCHEN UMGEHEN?

Ambiguitat und die Vielfalt des Vieldeutigen

Ambigquitét, sprich Zweideutigkeit oder Doppeldeutigkeit, gehort zweifelsohne
zum Bereich des Politischen. Aber mehr noch, es ist die Mehr- und Vieldeutigkeit,
die nach Hannah Arendt geradezu ins Zentrum der politischen Welt fihrt. Diese
Welt nennt Arendt auch the In-Between, also das Zwischen, das Bezugsgeflecht
zwischen Menschen. Dieses ,Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten”,
dem Hannah Arendt in Vita activa ein ganzes Unterkapitel einrdumt, kennzeichnet
den Zusammenhang, der als unsichtbares Zwischen handelnde und sprechende

Menschen miteinander verbindet.

Durch unser Handeln, das nicht wie das Herstellen eine objekthafte Dingwelt eben
herstellt, und das auch nicht wie das Arbeiten und Konsumieren unsere physisch-
biologische Existenz nahrt und aufrechterhalt, nehmen wir wechselseitig Bezug
aufeinander und binden uns in das Handlungsgewebe zwischen Menschen ein.
So sind wir frei, in bereits bestehende Handlungsgeflechte neue Faden
einzuweben. Wir ergreifen Initiative und schaffen mit unseren Handlungen neue
Wirklichkeiten - unentwegt. Ebenso sind wir frei, unseren Handlungen vielfaltige
Deutungen zu geben und alles fur unser Leben Bedeutsame ins gemeinsame

Gesprach zu bringen. Im Gesprach mit anderen legen wir unser Dasein aus und

6



interpretieren die jeweils gemeinsame Wirklichkeit. Damit bekunden wir unsere
weltliche Zugehdrigkeit und bringen - ganz wortlich genommen - unser inter esse

zum Ausdruck.

Mit dieser begrifflichen Herleitung macht Arendt auf eine anthropologische
Tiefendimension aufmerksam, die dem Lateinischen inter esse innewohnt:_Inter
homines esse bedeutet namlich unter Menschen zu weilen, sprich unter Menschen
anwesend zu sein. Insofern halt Arendt die lateinische Sprache fir hdchst politisch,
weil sie die unermessliche Vieldeutigkeit allen weltlichen Zusammentreffens
pointiert auf den Punkt bringt. Inter homines esse weist uns im Kern als politische
Wesen aus. Demgegenuber bedeutet das lateinische vivere zwar auch zu leben,

aber allein im rein biologischen Sinne.

Als Bezuge knupfende Wesen bringen wir nach Arendt handelnd unsere
gemeinsame Welt hervor, jedoch eine Welt, die sich jedem Einzelnen nur
perspektivisch zeigen kann. Einen goéttlichen, der Welt enthobenen Ort
einzunehmen, ist uns als in der Welt agierenden Wesen verwehrt. Wir nehmen in

der Welt Stand und nicht gegentber oder aufSerhalb der Welt.

Sosehr wir uns auch bemuhen, einen archimedischen Punkt zu finden, von dem
aus unsere Handlungswelt objektiv und im strengsten Sinne des Wortes
eindeutig erscheinen kdénnte, unsere conditio humana erlaubt uns dies nicht.
Denn unsere gesamte Wahrnehmung innerhalb unserer Handlungswelt ist
immer perspektivisch und gebunden an den Blickwinkel desjenigen, der etwas
wahrnimmt. Die sich darin zeigende Pluralitat von unterschiedlichen Hinsichten
und Blickwinkeln wie auch von der Art und Weise, wie wir jeweils unser Dasein
auslegen, deuten und interpretieren, konstituiert und pragt unsere weltliche

Realitat. Das heildt, Ambiguitdten und Ambivalenzen durchziehen geradezu das



Geflecht, in dem wir uns sprachlich verorten und das wir ebenso mit Worten zu

entwirren versuchen.

Vor diesem Hintergrund geht es Arendt darum, das Vokabular zu scharfen und -
»1ch will verstehen” - die urspringlichen Bedeutungen von politischen Begriffen
sowie die ihnen zugrundeliegenden Erfahrungen freizulegen. Insofern ist Arendt
keine Nostalgikerin etwa der griechischen oder romischen Antike. Im Gegenteil,
als sensible Phanomenologin, die nicht nur in der modernen Welt zuhause ist,
sondern die in ihrer hermeneutischen Klarheit auch langst vergessene
Bedeutungsgehalte von politischen Begriffen in Erinnerung bringt und fur die
Interpretation von Gegenwartsphanomenen fruchtbar macht, zeigt sie auch
Ambiguitdten und Ambivalenzen auf, die in unserer oftmals verarmten, namlich auf

vermeintliche Objektivitat getrimmten Sprache unter den Tisch fallen.

So zeigt sich Arendts vielzitierter Satz Der Sinn von Politik ist Freiheit in all seiner
Radikalitat, wenn er aus der Entdeckung der antiken Polis verstanden wird. Erst
die Etablierung jenes Erscheinungsraumes bietet den institutionellen Schutz, in
dem Menschen alle Ambiguititen und Ambivalenzen, die als Gegensatz,
Widerspruch, Widerstreit, ja Konflikt auftreten mogen, auliern und gefahrlos zur
Sprache bringen kénnen. Eine gute Verfassung, die das Politische wurdigt und
schitzt, ist somit immer auch eine Verfassung, die Ambivalenzen nicht nur
zulasst, sondern die einen institutionellen Raum eréffnet, in dem Menschen ihre
vielschichtige res publica gemeinsam erértern kdnnen. Doch diesen Raum der
Freiheit zu grinden wund zu bewahren, zu konstituieren und zu

institutionalisieren, ist hochst anspruchsvoll.



4. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH
ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN?

Wahrheit, welche Wahrheit?

In ihrem Essayband Wahrheit und Lige in der Politik ist eine Unterscheidung
besonders wichtig: Ganz in aristotelischen Denkbahnen unterscheidet Hannah
Arendt zwischen Vernunftwahrheiten und Tatsachenwahrheiten. Wahrend
Vernunftwahrheiten, die der Notwendigkeit unterliegen, sich auf alle Dinge
beziehen, die sich so und nur so verhalten kénnen - mathematische Wahrheiten
etwa oder Gesetzmaligkeiten der Natur -, fuBen Tatsachenwahrheiten eben auf
Taten. Das heil3t Tatsachenwahrheiten gehéren zum Bereich der menschlichen
Praxis, also zu jenem Wirklichkeitsbereich, in dem sich die Tat-Sachen so oder
auch anders verhalten kénnen. In diesem Bereich der Freiheit schaffen wir
Menschen jeden Tag neue Tatsachen, und es ist nicht vorgezeichnet, wie jemand
ganz konkret etwa in einem Monat, in einem Jahr oder in der Unabsehbarkeit

seiner jeweiligen Zukunft handeln wird.

Im Unterschied zu den Vernunftwahrheiten, die auch ohne unsere Zustimmung
wahr und damit zweifelsfrei in Geltung sind - die Winkelsumme im Dreieck
betragt immer 180 Grad -, bedarf die durch Handlungen hervorgebrachte
Wirklichkeit unserer Anerkennung. Das heil3t die geschehenen Taten mussen
bezeugt und erinnert werden, damit sie in ihrer Tatsachlichkeit und eben
Wahrheit in der Welt Anerkennung finden. Wenn Tatsachenwahrheiten etwa
geleugnet werden - ,Es gab gar keinen Holocaust!” -, oder wenn in einer Welt
voller Tauschung und Lugen tatsachliche Ereignisse negiert und wahre
Begebenheiten verschleiert, vertuscht oder in manipulativer Absicht einfach nur
verdreht werden, dann lasst sich sinnvoll nicht mehr handeln. Woran soll man
handelnd anknupfen, wenn im Geflecht aus Lug und Trug nicht mehr zwischen

News und Fake News, zwischen wahr und falsch unterschieden werden kann?



Als politische Denkerin nimmt Hannah Arendt uns Menschen nicht als
biologische, sondern als biographische Wesen in den Blick. Und dies ist wichtig.
Denn wahrend wir als Geschopfe der Natur den unanfechtbaren Naturgesetzen
unterliegen, ist es fur uns als Urheber unseres Handelns unerlasslich, dass die
durch unser Handeln hervorgebrachte Welt der Tatsachen und geschichtlichen
Ereignisse bezeugt und hutend bewahrt wird. Ansonsten wird nicht nur unsere
menschliche Wirklichkeit angegriffen, sondern auch unser gesamter
Wirklichkeitssinn, mit dem wir uns in der Welt orientieren, wird destruiert. Wenn
Tatsachenwahrheiten nicht mehr unsere Handlungswelt zusammenhalten, so
zerbricht der wirklichkeitsverblirgende common sense, und unsere Urteilskraft

nimmt Schaden.

Vor dieser Gefahr weltverlorener Bodenlosigkeit warnt Hannah Arendt in
Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Denn in dem Mal3e, in dem der
Realitatssinn schwindet, keimt der Nahrboden flr eine totalitare Ideologie. Sie
erhebt sich dann zu einer unumsté3lichen ,Wahrheit”, die sich gegenuber allen
Widerspruchen hermetisch abriegelt und die keine widerlegenden Fakten zulasst
und anerkennt. Als alles durchherrschender Suprasinn - so Arendt - fungiert er
als Wirklichkeitsersatz, der sich in den Képfen einnistet. Und wo ein einziger
Suprasinn herrscht, verstummt jede sinnerdrternde Debatte. Alle 6ffentlichen
Rdume, in denen um Sinn und Bedeutung gerungen wird, werden
gleichgeschaltet, und Menschen, die im privaten Austausch ihre eigene Existenz
deuten oder die im politischen Gesprach ihre gemeinsame Selbstinterpretation
verhandeln, werden zum Verstummen gebracht. Die Freiheit des Sprechens und
die daraus entstehende Macht handelnder Menschen werden durch
gewaltsamen Zwang erstickt: durch den inneren Zwang der Ideologie wie durch

die dullere Gewalt des Terrors.

10



Zudem erdrtert Hannah Arendt die Frage nach der Wahrheit auch in der
Denknachfolge von Séren Kierkegaard und Karl Jaspers: als immer nur konkrete
Wahrheit der eigenen Existenz. Oder anders gefragt, selbst wenn es ganz
alteuropaisch und metaphysisch gedacht die Wahrheit gabe, was bedeutete sie
als metaphysische Kathedrale fir die Wahrheit meiner Existenz, ja fur die

Wahrheit meines ganz konkreten Lebensvollzugs?

So pluralisiert Arendt die Frage nach der Wahrheit. Ethisch richtet sich das
Befragen damit auf die Ausdeutung des personlichen Daseins sowie auf die
Erhellung der eigenen Existenz, und politisch fragt die Anwaltin des Politischen
daruber hinaus: nach der 6ffentlichen Selbstinterpretation und den jeweiligen

Auslegungen der gemeinsamen Lebensfuhrung.

Als denkende Wesen sind wir nach Arendt stets im Dialog - ethisch mit uns selbst
und politisch mit anderen. So scheint das Denken, das private wie das 6ffentliche,

zur Wahrheit unserer menschlichen Existenz zu gehdéren.

5. WAS PRAGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRAGT UNSEREN
URTEILSSTANDORT? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE EINES
MOGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK
ZUNEHMEN?

Urteilen will gelernt sein

JUDGING" stand auf dem in der Schreibmaschine eingespannten Blatt Papier,
als Hannah Arendt am 4. Dezember 1975 in New York verstarb. Ihre Schrift ,,Uber
das Urteilen”, die nach ihren zwei Banden uber ,Das Denken” und ,Das Wollen*”
die Trilogie ,Vom Leben des Geistes” vervollstandigen sollte, ist nie geschrieben
worden. Gleichwohl hat sich Hannah Arendt zeit ihres Lebens mit unserer

menschlichen Fahigkeit zu urteilen befasst.

11



Sosehr das Urteilen auch von unserem inneren, geistigen Vermdgen, namlich der
Einbildungskraft, seinen Ausgang nimmt, es ist gebunden an eine mit anderen
Menschen geteilte Welt. Die Urteilskraft ist unser weltlichstes Vermdgen, nach
Arendt unser originar politisches Vermogen. Wahrend philosophische Fragen in
ihrer Tendenz, sich von der Welt abzuwenden und die Welt der Phdnomene zu
transzendieren, eben nach dem letzten Grund und der letzten Wahrheit fragen,
befasst sich Arendt in ihrer politischen Wissenschaft mit der womdglich

grundlosen Erscheinungswelt handelnder Menschen.

.Nicht der Mensch, sondern die Menschen bevolkern die Erde”, formuliert sie in
ihrer Vita activa. Und es ist nach Arendt genau dieses anthropologische Faktum
der Pluralitat, das uns als Weltwesen herausfordert: einerseits im Laufe unseres
Lebens erwachsen zu werden und voller Selbstvertrauen eigenstandige Urteile zu
bilden und andererseits gemeinschaftsfahig zu werden, um voller Weltvertrauen
mit anderen zusammen zu leben. Wahrend wir als Naturwesen wie alles
organische Leben den GesetzmaRigkeiten der Natur unterliegen, sind wir als
Weltwesen frei: frei, Handlungsanfange in die Welt zu bringen, und frei, das

Handeln und Sprechen anderer selbst zu beurteilen.

Um nun zu lernen, unsere Stimme in der Welt auszubilden und ein
selbststandiges Leben zu fuhren, bedarf es - nicht nur nach Arendt - unzahliger
Ubungsraume fir unsere Urteilskraft. Es bedarf unterschiedlichster 6ffentlicher
Institutionen, in denen das gemeinsame Sprechen eingetibt und zivilisiert werden
kann. Denn allein im Gesprach zwischen Menschen, also im 6ffentlichen Denken,

starkt und erweitert sich nach Arendt unsere Urteilskraft.

Wahrend im solitaren Denken oder erst recht im puren logischen Schlussfolgern

der Gedanke auf seine innere Schlussigkeit untersucht und gleichsam in die Ecke

12



getrieben wird, wird er im Prozess der Urteilsbildung geradezu ins Freie gejagt.
Im Freien, in dem man urteilend sich und seine Gedanken mitteilt, mag sich das
eigene Fur-wahr-Halten beweisen. Es soll sich von allen Seiten, in all seinen
Aspekten und Hinsichten zeigen und so fur das wechselseitige Verstehen

transparent werden.

In gleichem Male, wie das offentliche Gesprach ermdglicht, sich in den
Standpunkt anderer zu versetzen und die eigene Denkungsart zu erweitern,
bringt die Praxis der Urteilsbildung allererst gemeinsame Welt- und
Handlungsbezuge hervor. Dies bedeutet zweierlei: Urteilsbildung als Praxis hat
eine bildende und eine politische Dimension. Das Politische bildet sich als

Urteilsraum, und die Urteilenden bilden sich zu politischen Menschen.

Wenn nun das Denken anderer immer mit prasent ist, so wird der eigene Blick
frei fur das weltlich Gemeinsame, und dies ist originar politisch. Politische
Urteilsbildung erschliel3t so gesehen nicht nur neue Blickwinkel gemeinsamen
Verstehens, sondern sie eréffnet in die Zukunft gerichtete Moglichkeiten, namlich
Freiheiten, gemeinsam zu handeln. Die Enge einer blol3 privaten Existenz wird
Uuberwunden, und der politische Mensch wird geboren. Insofern kdnnte man von
einem ,guten politischen Urteil” sprechen, wenn Menschen ihre res publica ernst
nehmen, sich in ihre Burgerexistenz einiben und versuchen, aus dieser Haltung
heraus, zu urteilen. ,Von der Vormundschaft zur Burgerschaft” hat Alexander

Gantschow diesen befreienden Bildungsgang genannt.



LITERATUR

Arendt, Hannah: Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlal3, hrsg. Von Ursula

Ludz und mit einem Vorwort von Kurt Sontheimer, Munchen 2017.

Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants politischer Philosophie, hrsg. und

mit einem Essay von Ronald Beiner, Munchen 1985.

Arendt, Hannah: Ich will verstehen. Selbstauskinfte zu Leben und Werk,

Mianchen 2005.
Arendt, Hannah: Elemente und Urspringe totaler Herrschaft, Minchen 1955.
Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Das Denken, Munchen 1979.
Arendt, Hannah: Wahrheit und Luge in der Politik. Zwei Essays, MUinchen 2013.
Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tatigen Leben, Munchen 1960.

Arendt, Hannah: Uber die Revolution, Minchen 1963.

Arendt, Hannah: Der archimedische Punkt, in: Hannah Arendt. In der Gegenwart.
Ubungen im politischen Denken II, Minchen 2000, S. 389-402.

Breier, Karl-Heinz: Leitbilder der Freiheit. Politische Bildung als Burgerbildung, 2.
Aufl. Hamburg 2020.

Breier, Karl-Heinz/Gantschow, Alexander: Einfihrung in die Politische Theorie, 2.
Aufl., Hamburg 2021.

Gantschow, Alexander: Von der Selbstsorge zur Sorge um die Welt - Hannah
Arendts Umwendung existenzphilosophische Denkens, in: Breier, Karl-
Heinz/Gantschow, Alexander (Hg.): Politische Existenz und republikanische
Ordnung. Zum Staatsverstandnis von Hannah Arendt, Baden-Baden 2012,
S. 95-115.

Gantschow, Alexander/Meyer-Heidemann, Christian (Hg.): Blrgerbildung und
Freiheits-ordnung. Politische Bildung als republikorientierte Praxis,

Frankfurt/Main 2023.

14



Gantschow, Alexander: Amor mundi und die Erziehung zum Politischen - zur
impliziten Padagogik im politischen Denken von Hannah Arendt, in:
Gantschow, Alexander/Meyer-Heidemann, Christian (Hg.): Blrgerbildung
und Freiheitsordnung. Politische Bildung als republikorientierte Praxis.

Frankfurt/Main 2023, S. 149-180.

Meints, Waltraud: Partei ergreifen im Interesse der Welt. Eine Studie zur

politischen Urteilskraft im Denken Hannah Arendts, Bielefeld 2011.

Torkler, René: Philosophische Bildung und politische Urteilskraft. Hannah
Arendts  Kant-Rezeption und ihre  didaktische  Bedeutung,
Freiburg/Munchen 2015.



