
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

HANS KELSEN 
VERFASST VON JENS HACKE 

INHALTSVERZEICHNIS 

1. WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE? ...................................................................... 1 

2. Wie sollten wir mit Ambiguität (Pluralität, Mehrdeutigkeit, Widersprüchlichkeit) im Bereich des 
Politischen umgehen. .................................................................................................................................. 2 

3. Was sind zentrale Gründe für Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? Und ist Ungleichheit 
als ein gewichtiges Defizit der Demokratie zu werten? ......................................................................... 4 

4. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch 
unterscheiden? ............................................................................................................................................. 5 

5. Was prägt unsere Sicht auf die Welt bzw. was prägt unseren Urteilsstandort? ............................ 6 

6. In Referenz auf die Arbeiten und das Denken von Kelsen: Welche Impulse/Ratschläge lassen 
sich in Bezug auf politische Urteilsbildung oder ein „gutes politisches Urteil“ nennen/ableiten? 
(Was gilt es zu berücksichtigen? Was wäre nicht gut?...)....................................................................... 7 

Literatur ....................................................................................................................................................... 10 

 

1.  WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE? 

Zunächst einmal dient die Demokratie der Wahrung des sozialen Friedens. Das 

ist ihr wesentliches Ziel und zugleich ihr Sinn. Sie ist die einzige Staatsform, die es 

möglich macht, Konflikte friedlich auszutragen und als einen Meinungsstreit 

revidierbaren Entscheidungen zuzuführen. Außerdem ermöglicht die Demokratie 

einen gewaltlosen Regierungswechsel, indem sie klare institutionelle Regeln 

vorgibt. Zentral bleibt die Mehrheitsregel, die zugleich sicherstellt, dass die 

unterlegene Minderheit unter dem Schutz des Rechtsstaates steht: Vom 

Mehrheitsbeschluss abweichende Auffassungen dürfen und sollen weiterhin um 

Unterstützung werben und dürfen darauf hoffen, künftig einmal mehrheitsfähig 

zu werden. Insofern ist es notwendig, die gute Demokratie als 



 
2 

Parteiendemokratie zu verstehen. Widerstreitende Interessen haben ihre 

Berechtigung, dürfen aber nie dazu führen, den Gegner ausschalten zu wollen. 

Die Herrschaft des Rechts, d.h. die unbedingte Anerkennung des Rechtsstaats, 

der Verfassung und der damit verbundenen Spielregeln gehört zum 

notwendigen Fairplay aller politischen Akteure. Nicht die souveräne 

Entscheidung, sondern der vernünftige Kompromiss ist das Kennzeichen klugen 

demokratischen Handelns.  

 

Nur die repräsentative parlamentarische Demokratie ist eine gute Demokratie. 

Anders gesagt: Der Blick auf alle konkurrierenden Demokratievorstellungen, die 

die Verwirklichung eines vorgestellten Volkswillens anstreben, zeigt die 

Überlegenheit des repräsentativen Prinzips. Es ist die einzige Möglichkeit, die 

Demokratie wirklich werden zu lassen. Während das identitäre rousseauistische 

Modell darauf abzielt, Homogenität herzustellen und Abweichungen einzuebnen, 

setzt die repräsentative Demokratie auf die komplexe Balancierung von 

Regierung und Opposition, die sich im Kampf um die politische Mitte einander 

immer wieder annähern müssen. Volkssouveränität lässt sich eben nur als eine 

Fiktion, d.h. als ein handlungsleitendes Ideal verstehen. Aber das Volk kann und 

darf nie ein einheitliches Subjekt sein. Das Volk existiert nur in seiner Pluralität, 

insofern kann jede Regierung nur im Sinne des Volkes und des Gemeinwohls 

handeln und muss sich dann demokratisch verantworten.  

 

2. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (PLURALITÄT, MEHRDEUTIGKEIT, 

WIDERSPRÜCHLICHKEIT) IM BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHEN.  

Ambiguität und Pluralität, aber vor allem das Aushalten von 

Meinungsverschiedenheiten und Ungewissheit sind der Wesenskern der 

liberalen Demokratie. Die Demokratie ist die einzige Regierungsform, die einen 

realistischen Umgang mit Kontingenz kultiviert. Das Mehrheitsprinzip als 



 
3 

Wesenskern der Demokratie hat seine Stärke darin, dass es eine Legitimation 

unter Vorbehalt liefert. Die Mehrheit kann weder die Wahrheit für sich 

beanspruchen noch das alleinige Recht – sie ist eben nur die arithmetische 

Mehrheit, die dadurch ein politisches Vorhaben durchsetzen kann. Es können 

Entscheidungen getroffen werden, die lediglich als Ergebnis eines Wettbewerbs 

der Möglichkeiten gesehen werden, ohne die unterlegenen Alternativen 

grundsätzlich zu desavouieren. Alle diejenigen, die sich dem Mehrheitsentscheid 

beugen müssen, erkennen lediglich die Regel an, werden aber nicht dazu 

gezwungen ihre ursprüngliche Position aufzugeben – sie behalten das Recht, 

weiterhin dafür zu werben. Freilich bleiben sie verpflichtet, im 

verfassungsmäßigen Rahmen und gewaltlos für ihre Ziele einzutreten. Nach dem 

Prinzip „trial & error“ ist es freilich jedem selbst überlassen, sich durch eine 

veränderte Faktenlage belehren zu lassen und von früher vertretenen Positionen 

Abstand zu nehmen. Insofern gehört es zur Entwicklungsfähigkeit der 

Demokratie, Ambiguität nicht nur zuzulassen, sondern ihr eine 

fortschrittssichernde Funktion zuzusprechen. 

Als gerechte Staatsform bewährt sich die Demokratie, weil sie Freiheit und 

Toleranz bedeutet. Die Demokratie kann auch tolerant bleiben, wenn sie anti-

demokratischen Bewegungen gegenübersteht, weil sie friedliche Äußerungen 

anti-demokratischer Anschauungen nicht unterdrückt. Diese lässt sie 

ausdrücklich zu. In dieser Hinsicht unterscheidet sie sich von Autokratien. 

Allerdings hat sie das Recht (und dies ist die Lehre aus Krise der 

Zwischenkriegszeit, als Faschismus und Nationalsozialismus den Rechtsstaat 

beseitigten), jeden gewaltsamen Angriff ihrerseits mit der der staatlichen Gewalt 

zu unterdrücken und durch geeignete Mittel zu verhindern. Wenn sich allerdings 

eine friedliche Mehrheit in freien Wahlen für die Selbstabschaffung der 

Demokratie entscheiden sollte – ein historisch bislang unbekannter und 



 
4 

deswegen rein theoretischer Fall –, könnte sie sich nicht gegen ihre 

Selbstabschaffung wehren. 

 

3. WAS SIND ZENTRALE GRÜNDE FÜR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN) 

DEMOKRATIEN? UND IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES DEFIZIT 

DER DEMOKRATIE ZU WERTEN? 

Die Frage der Gleichheit ist eng verknüpft mit der unseren Maßstäben sozialer 

Gerechtigkeit. Klassen- und Gesellschaftskonflikte sind niemals ein für allemal 

lösbar, sondern verlangen nach stets neuem Ausgleich. Zunächst einmal ist 

umfassende Gleichheit ohnehin nicht realisierbar, da keine gesellschaftliche 

Ordnung die „Ungerechtigkeit der Natur“, der verschiedenen individuellen 

körperlichen und geistigen Anlagen, aber auch der unterschiedlichen 

milieuspezifischen oder regionalen Sozialisation je nivellieren kann. Zudem stößt 

jede Definition der Gerechtigkeit an Grenzen, auch weil sich die Parameter für 

menschliches Glücksempfinden, Lebenssinn oder -erfüllung nie 

allgemeinverbindlich festlegen lassen. In einer pluralistischen Gesellschaft habe 

die Einzelnen ganz unterschiedliche materielle oder geistige Ziele, so dass ein 

Sozialismus gesellschaftlicher Normierung kaum erfolgversprechend ist. 

Es gehört zur Demokratie, dass sie zwar gewissen Normen zur 

Verfassungsgrundlage erklären kann, aber doch keine Hierarchisierung von 

Werten vornehmen und deshalb auch nicht die Gleichheit als höchsten Wert 

vorschreiben kann. Gleichheit kann eben nicht der Freiheit oder dem sozialen 

Frieden übergeordnet werden, sondern allein auf staatsbürgerliche Recht und 

Pflichten bezogen sein und im Blick auf die notwendige und korrigierende 

Gewährleistung von Chancengerechtigkeit eine Richtschnur liefern. Die Frage, 

was soziale Gerechtigkeit substanziell ist, bleibt unbeantwortbar. Man kann von 

einer „Illusion der Gerechtigkeit“ sprechen. Allerdings bleibt es die Aufgabe 



 
5 

demokratischer Politik, den sozialen Frieden dadurch zu wahren, indem sie die 

sozialen Gegensätze zu versöhnen bestrebt ist und mit den Mitteln der 

wohlfahrtsstaatlichen Umverteilung und Sozialpolitik für eine tragfähige 

gesellschaftliche Mitte zu sorgen. 

 

4. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH 

ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN? 

Die Frage nach der Wahrheit bietet in der pluralistischen Gesellschaft allenfalls 

einen orientierenden Anspruch. Für die liberale Demokratie bleibt das Streben 

nach Wahrheit zwar eine normative Leitlinie, aber jede Berufung auf die Wahrheit 

im Sinne eines Alleinvertretungsanspruchs macht sich verdächtig, denn das 

Gemeinwohl oder der Volkswille entziehen sich jeder autoritativen Auslegung. 

Analog zur Volkssouveränität oder zur Repräsentation handelt es sich hier 

allenfalls um Fiktionen, denn weder gibt es einen fassbaren homogenen Willen 

des Volkes noch kann dieser einheitlich verkörpert werden. Folgerichtig kann 

man „den Gemeinschaftswillen nur als Resultante der Parteiwillen“ begreifen, 

also als das Ergebnis eines Kompromisses, in den viele verschiedene Interessen 

und Anschauungen eingehen. Diese bleiben zeit-, konstellations- und 

situationsabhängig. 

Wenn man an dieser pluralistischen Perspektive festhält, wird deutlich, dass der 

Relativismus als Weltanschauung der Demokratie anzusehen ist. Hier liegt die 

entscheidende Verbindung zwischen liberalem und demokratischem Denken, 

also der Kern der liberalen Demokratie: der Vorbehalt gegenüber jedem 

Wahrheitsabsolutismus bzw. gegenüber jeder Ideologie, die das Monopol auf 

Weltauslegung behauptet. Stattdessen geht es darum, Fortschritt und 

Entwicklungen offen zu halten, Revisionen zu ermöglichen und die Konkurrenz 

von Ideen zu fördern. Allerdings bedeutet dieser Relativismus kein „anything 



 
6 

goes“, sondern fordert von Demokraten, sich diesen Vorbehalts auch im Hinblick 

auf eigene Überzeugungen gewahr zu bleiben. Ein solcher Relativismus als 

Weltanschauung ist deshalb nicht mit einer Entnormativierung der Demokratie 

gleichzusetzen. Toleranz und Pluralität wird zur Norm. Daraus ergibt sich auch: 

Die Demokratie kann nur als relative, nicht als absolut gute Staatsform 

gerechtfertigt werden, und ein erstrebenswerter sozialer Friede ist immer ein 

relativer Friede. 

 

5. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT? 

Wir stehen in der Tradition der europäischen Aufklärung, aber es ist auch 

deutlich, dass die parlamentarische Demokratie vordemokratische Traditionen in 

sich aufgenommen hat: Repräsentation und Gewaltenteilung sind eben nicht 

ursprünglich demokratisch, sondern sind von der liberalen Demokratie 

inkorporiert worden. Die jeweilige Gewachsenheit unserer Institutionenordnung, 

die Konfession und das soziale Milieu prägen unseren Urteilsstandort. Aber die 

Demokratie befördert eine politische Kultur, die Pluralität anerkennt, 

Verschiedenheit toleriert und gegenseitiges Verständnis fördert. Insofern gehört 

es zum Wesen und Wert der Demokratie, im verfassungsmäßigen Sinn 

erzieherische Funktionen auszuüben. Zwar lebt der freiheitliche säkularisierte 

Staat von einer moralischen Substanz, die ihm vorausliegt (dazu zählt eine 

christliche Moral der Nächstenliebe, der Fürsorge oder auch die neuzeitliche 

Vorstellung individueller Freiheit) und deren Fortbestand schwer zu garantieren 

ist, aber die Demokratie kann sich trotzdem für die Stärkung der politischen 

Kultur einsetzen. 

 



 
7 

Darin kann man eine Anknüpfung an ein demokratisches „Könnensbewusstsein“ 

und die Verteidigung demokratischer Autonomie erkennen. Es gibt nämlich den 

untrennbaren Zusammenhang von Demokratie und Menschenrechten: „Indem 

nun die Freiheit als politische Selbstbestimmung in der Demokratie sich nicht 

mehr auf das Individuum, sondern auf das Kollektivum des Volksganzen bezieht 

und so zur Volkssouveränität wird, zieht sich die individuelle Freiheit in die 

Vorstellung der angeborenen und unveräußerlichen Menschen- und 

Bürgerrechte zurück […]. Die Grundrechte werden zu einem wesentlichen 

Requisit jeder demokratischen Verfassung. Sie dienen vor allem als Schutzwall 

gegen Herrschaftsmißbrauch […].“  Die Grundrechte fungieren als 

Minoritätenschutz und Rechtssicherheit für diejenigen, die nicht die 

Überzeugungen der Mehrheit teilen – oder eben religiös, national oder ethnisch 

von ihr verschieden sind. Das sind Glaubenssätze der Demokratie, die unseren 

Urteilsstandort prägen. 

 

6. IN REFERENZ AUF DIE ARBEITEN UND DAS DENKEN VON KELSEN: 

WELCHE IMPULSE/RATSCHLÄGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE 

URTEILSBILDUNG ODER EIN „GUTES POLITISCHES URTEIL“ 

NENNEN/ABLEITEN? (WAS GILT ES ZU BERÜCKSICHTIGEN? WAS WÄRE 

NICHT GUT?...) 

Kelsens Demokratietheorie ist lange vernachlässigt worden und stand im 

Schatten seiner positivistischen „reinen Rechtslehre“. Insbesondere hat man ihm 

verübelt, dass er sich gegen eine robuste Verteidigung der Demokratie 

aussprach. Er hielt an dem Grundsatz fest, dass die Demokratie nie ihre eigenen 

Prinzipien verletzen sollte, denn wenn sie Notstandsregelungen ins Werk setze, 

sein es meist ohnehin zu spät. Er wies damit auf die entscheidende Bedeutung 

der politischen Kultur in der Demokratie hin: Wenn es gelingt, demokratische 

Lebensformen in der Gesellschaft zu verankern, trägt dies automatisch zu ihrer 



 
8 

Stabilisierung bei. Insofern sind seine demokratietheoretischen Schriften als 

Werbung für „Wesen und Wert der Demokratie“ zu verstehen und bieten auch 

heute noch eine kondensierte und kluge Darlegung ihrer Vorzüge 

. 

Im Vorgriff auf die Pluralismustheorie, die Ernst Fraenkel später bekannt gemacht 

hat, hat Kelsen das Gemeinwohl als Resultante unterschiedlicher 

gesellschaftlicher Interessen beschrieben. Scharfsichtig hat er überdies die 

integrative Rolle der politischen Parteien erkannt. Kelsen sah deutlich, dass die 

Parteien (die in der Weimarer Reichsverfassung nur einmal in einem negativen 

Zusammenhang genannt werden) eine unersetzliche Rolle in der politischen 

Willensbildung einnahmen und die artikulationsfähige Formierung 

verschiedener ideologischer und interessengebundener Gruppen erst möglich 

machten. Zwischen Individuum und Staat sind sie die maßgeblichen 

Kollektivgebilde, um „die gleich gerichteten Willen der Einzelnen 

zusammen[zu]fassen“. Gegen den pejorativen Wortgebrauch seiner Zeit 

(Parteienhader, Zersplitterung, Parteiinteresse etc.) artikuliert Kelsen 

selbstbewusst die Überzeugung, dass die moderne Demokratie 

notwendigerweise ein „Parteienstaat“ sein muss. Seine Forderung nach einer 

verfassungsmäßigen Verankerung der Parteien, die allerdings auf die Grundsätze 

der Demokratie zu verpflichten seien, findet sich dann später im Grundgesetz 

wieder, wo es in Artikel 21 heißt: „Die Parteien wirken bei der politischen 

Willensbildung des Volkes mit.“  

 

Nicht unwichtig ist auch Kelsen als Mitarchitekt der österreichischen Verfassung 

die Verfassungsgerichtsbarkeit installierte und selbst als Verfassungsrichter 

fungieren sollte – auch dies ein wesentlicher Aspekt, der in das Grundgesetz als 

Revision der Weimarer Verfassung einging. 



 
9 

Kelsens Idee der Gleichursprünglichkeit von Demokratie und Menschenrechten 

wiederum hat im Werk von Jürgen Habermas eine prominente Fortsetzung 

erfahren; auch seine Reflexionen über das Verhältnis von Mehrheit und 

Minderheit haben seit hundert Jahren nichts an Klarheit eingebüßt. Dies alles 

liefert gute Argumente dafür, ihn als Klassiker moderner Demokratietheorie zu 

würdigen – und weiterhin zu lesen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
10 

LITERATUR 

Hans Kelsen: Was ist Gerechtigkeit? (1953), Stuttgart: Reclam, 2000. 

Hans Kelsen: Vom Wesen und Wert der Demokratie (1920/1929), Stuttgart: 

Reclam, 2018. 

 


