BEGLEITTEXT
AUS DER PERSPEKTIVE VON

HANS KELSEN

VERFASST VON JENS HACKE

INHALTSVERZEICHNIS

1. WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE? ....ccciuieeiuieeriteenireeerteereeesneeseneeeseeesreessneessnnens 1

2. Wie sollten wir mit Ambiguitat (Pluralitat, Mehrdeutigkeit, Widerspruchlichkeit) im Bereich des
POITISCREN UMGENEN. .ttt sttt et ettt et et besbe b eeeneas 2

3. Was sind zentrale Griinde fur Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? Und ist Ungleichheit
als ein gewichtiges Defizit der Demokratie Zu WerteNn? ......cecveceveninienienenenteiesese et sees 4

4. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch
UNEEISCREIARNT ittt e bbb b e bbb s bbb 5

5. Was pragt unsere Sicht auf die Welt bzw. was pragt unseren Urteilsstandort? .........cccccceveveeeenene 6

6. In Referenz auf die Arbeiten und das Denken von Kelsen: Welche Impulse/Ratschlage lassen
sich in Bezug auf politische Urteilsbildung oder ein , gutes politisches Urteil” nennen/ableiten?
(Was gilt es zu berlicksichtigen? Was wWare Nicht QUE?...) .c.ccieeiceecieseeeeee e eaeaeeas 7

(=] =) (O OO OO TRRRRRRRR 10

1. WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE?

Zunachst einmal dient die Demokratie der Wahrung des sozialen Friedens. Das
ist ihr wesentliches Ziel und zugleich ihr Sinn. Sie ist die einzige Staatsform, die es
moglich macht, Konflikte friedlich auszutragen und als einen Meinungsstreit
revidierbaren Entscheidungen zuzufuhren. AuBerdem ermdglicht die Demokratie
einen gewaltlosen Regierungswechsel, indem sie klare institutionelle Regeln
vorgibt. Zentral bleibt die Mehrheitsregel, die zugleich sicherstellt, dass die
unterlegene Minderheit unter dem Schutz des Rechtsstaates steht: Vom
Mehrheitsbeschluss abweichende Auffassungen durfen und sollen weiterhin um
Unterstutzung werben und durfen darauf hoffen, kinftig einmal mehrheitsfahig

zu werden. Insofern ist es notwendig, die gute Demokratie als



Parteiendemokratie zu verstehen. Widerstreitende Interessen haben ihre
Berechtigung, durfen aber nie dazu fuhren, den Gegner ausschalten zu wollen.
Die Herrschaft des Rechts, d.h. die unbedingte Anerkennung des Rechtsstaats,
der Verfassung und der damit verbundenen Spielregeln gehdrt zum
notwendigen Fairplay aller politischen Akteure. Nicht die souverane
Entscheidung, sondern der vernlinftige Kompromiss ist das Kennzeichen klugen

demokratischen Handelns.

Nur die reprasentative parlamentarische Demokratie ist eine gute Demokratie.
Anders gesagt: Der Blick auf alle konkurrierenden Demokratievorstellungen, die
die Verwirklichung eines vorgestellten Volkswillens anstreben, zeigt die
Uberlegenheit des reprasentativen Prinzips. Es ist die einzige Méglichkeit, die
Demokratie wirklich werden zu lassen. Wahrend das identitare rousseauistische
Modell darauf abzielt, Homogenitat herzustellen und Abweichungen einzuebnen,
setzt die reprasentative Demokratie auf die komplexe Balancierung von
Regierung und Opposition, die sich im Kampf um die politische Mitte einander
immer wieder anndhern mussen. Volkssouveranitat lasst sich eben nur als eine
Fiktion, d.h. als ein handlungsleitendes Ideal verstehen. Aber das Volk kann und
darf nie ein einheitliches Subjekt sein. Das Volk existiert nur in seiner Pluralitat,
insofern kann jede Regierung nur im Sinne des Volkes und des Gemeinwohls

handeln und muss sich dann demokratisch verantworten.

2. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITAT (PLURALITAT, MEHRDEUTIGKEIT,
WIDERSPRUCHLICHKEIT) IM BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHEN.

Ambiguitat und Pluralitdt, aber vor allem das Aushalten von
Meinungsverschiedenheiten und Ungewissheit sind der Wesenskern der
liberalen Demokratie. Die Demokratie ist die einzige Regierungsform, die einen

realistischen Umgang mit Kontingenz kultiviert. Das Mehrheitsprinzip als



Wesenskern der Demokratie hat seine Starke darin, dass es eine Legitimation
unter Vorbehalt liefert. Die Mehrheit kann weder die Wahrheit fur sich
beanspruchen noch das alleinige Recht - sie ist eben nur die arithmetische
Mehrheit, die dadurch ein politisches Vorhaben durchsetzen kann. Es kénnen
Entscheidungen getroffen werden, die lediglich als Ergebnis eines Wettbewerbs
der Moglichkeiten gesehen werden, ohne die unterlegenen Alternativen
grundsatzlich zu desavouieren. Alle diejenigen, die sich dem Mehrheitsentscheid
beugen mussen, erkennen lediglich die Regel an, werden aber nicht dazu
gezwungen ihre ursprungliche Position aufzugeben - sie behalten das Recht,
weiterhin dafur zu werben. Freilich bleiben sie verpflichtet, im
verfassungsmalligen Rahmen und gewaltlos fur ihre Ziele einzutreten. Nach dem
Prinzip ,trial & error” ist es freilich jedem selbst Uberlassen, sich durch eine
veranderte Faktenlage belehren zu lassen und von fruher vertretenen Positionen
Abstand zu nehmen. Insofern gehért es zur Entwicklungsfahigkeit der
Demokratie, Ambiguitdat nicht nur zuzulassen, sondern ihr eine

fortschrittssichernde Funktion zuzusprechen.

Als gerechte Staatsform bewahrt sich die Demokratie, weil sie Freiheit und
Toleranz bedeutet. Die Demokratie kann auch tolerant bleiben, wenn sie anti-
demokratischen Bewegungen gegeniibersteht, weil sie friedliche AuBerungen
anti-demokratischer Anschauungen nicht unterdriuckt. Diese lasst sie
ausdrucklich zu. In dieser Hinsicht unterscheidet sie sich von Autokratien.
Allerdings hat sie das Recht (und dies ist die Lehre aus Krise der
Zwischenkriegszeit, als Faschismus und Nationalsozialismus den Rechtsstaat
beseitigten), jeden gewaltsamen Angriff ihrerseits mit der der staatlichen Gewalt
zu unterdricken und durch geeignete Mittel zu verhindern. Wenn sich allerdings
eine friedliche Mehrheit in freien Wahlen fur die Selbstabschaffung der

Demokratie entscheiden sollte - ein historisch bislang unbekannter und



deswegen rein theoretischer Fall -, kénnte sie sich nicht gegen ihre

Selbstabschaffung wehren.

3. WAS SIND ZENTRALE GRUNDE FUR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN)
DEMOKRATIEN? UND IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES DEFIZIT
DER DEMOKRATIE ZU WERTEN?

Die Frage der Gleichheit ist eng verknUpft mit der unseren Mal3staben sozialer
Gerechtigkeit. Klassen- und Gesellschaftskonflikte sind niemals ein far allemal
|6sbar, sondern verlangen nach stets neuem Ausgleich. Zunachst einmal ist
umfassende Gleichheit ohnehin nicht realisierbar, da keine gesellschaftliche
Ordnung die ,Ungerechtigkeit der Natur”, der verschiedenen individuellen
korperlichen und geistigen Anlagen, aber auch der unterschiedlichen
milieuspezifischen oder regionalen Sozialisation je nivellieren kann. Zudem sto3t
jede Definition der Gerechtigkeit an Grenzen, auch weil sich die Parameter fur
menschliches  Glucksempfinden,  Lebenssinn  oder  -erfillung  nie
allgemeinverbindlich festlegen lassen. In einer pluralistischen Gesellschaft habe
die Einzelnen ganz unterschiedliche materielle oder geistige Ziele, so dass ein

Sozialismus gesellschaftlicher Normierung kaum erfolgversprechend ist.

Es gehort zur Demokratie, dass sie zwar gewissen Normen zur
Verfassungsgrundlage erklaren kann, aber doch keine Hierarchisierung von
Werten vornehmen und deshalb auch nicht die Gleichheit als héchsten Wert
vorschreiben kann. Gleichheit kann eben nicht der Freiheit oder dem sozialen
Frieden Ubergeordnet werden, sondern allein auf staatsburgerliche Recht und
Pflichten bezogen sein und im Blick auf die notwendige und korrigierende
Gewahrleistung von Chancengerechtigkeit eine Richtschnur liefern. Die Frage,
was soziale Gerechtigkeit substanziell ist, bleibt unbeantwortbar. Man kann von

einer ,lIllusion der Gerechtigkeit” sprechen. Allerdings bleibt es die Aufgabe

4



demokratischer Politik, den sozialen Frieden dadurch zu wahren, indem sie die
sozialen Gegensdatze zu versdhnen bestrebt ist und mit den Mitteln der
wohlfahrtsstaatlichen Umverteilung und Sozialpolitik fur eine tragfahige

gesellschaftliche Mitte zu sorgen.

4. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH
ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN?

Die Frage nach der Wahrheit bietet in der pluralistischen Gesellschaft allenfalls
einen orientierenden Anspruch. Fur die liberale Demokratie bleibt das Streben
nach Wahrheit zwar eine normative Leitlinie, aber jede Berufung auf die Wahrheit
im Sinne eines Alleinvertretungsanspruchs macht sich verdachtig, denn das
Gemeinwohl oder der Volkswille entziehen sich jeder autoritativen Auslegung.
Analog zur Volkssouveranitat oder zur Reprasentation handelt es sich hier
allenfalls um Fiktionen, denn weder gibt es einen fassbaren homogenen Willen
des Volkes noch kann dieser einheitlich verkdrpert werden. Folgerichtig kann
man ,den Gemeinschaftswillen nur als Resultante der Parteiwillen” begreifen,
also als das Ergebnis eines Kompromisses, in den viele verschiedene Interessen
und Anschauungen eingehen. Diese bleiben zeit-, konstellations- und

situationsabhangig.

Wenn man an dieser pluralistischen Perspektive festhalt, wird deutlich, dass der
Relativismus als Weltanschauung der Demokratie anzusehen ist. Hier liegt die
entscheidende Verbindung zwischen liberalem und demokratischem Denken,
also der Kern der liberalen Demokratie: der Vorbehalt gegenlUber jedem
Wahrheitsabsolutismus bzw. gegenuber jeder Ideologie, die das Monopol auf
Weltauslegung behauptet. Stattdessen geht es darum, Fortschritt und
Entwicklungen offen zu halten, Revisionen zu ermdglichen und die Konkurrenz

von Ideen zu fordern. Allerdings bedeutet dieser Relativismus kein ,anything



goes”, sondern fordert von Demokraten, sich diesen Vorbehalts auch im Hinblick
auf eigene Uberzeugungen gewahr zu bleiben. Ein solcher Relativismus als
Weltanschauung ist deshalb nicht mit einer Entnormativierung der Demokratie
gleichzusetzen. Toleranz und Pluralitat wird zur Norm. Daraus ergibt sich auch:
Die Demokratie kann nur als relative, nicht als absolut gute Staatsform
gerechtfertigt werden, und ein erstrebenswerter sozialer Friede ist immer ein

relativer Friede.

5. WAS PRAGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRAGT UNSEREN
URTEILSSTANDORT?

Wir stehen in der Tradition der europaischen Aufklarung, aber es ist auch
deutlich, dass die parlamentarische Demokratie vordemokratische Traditionen in
sich aufgenommen hat: Reprasentation und Gewaltenteilung sind eben nicht
ursprunglich demokratisch, sondern sind von der liberalen Demokratie
inkorporiert worden. Die jeweilige Gewachsenheit unserer Institutionenordnung,
die Konfession und das soziale Milieu pragen unseren Urteilsstandort. Aber die
Demokratie befordert eine politische Kultur, die Pluralitat anerkennt,
Verschiedenheit toleriert und gegenseitiges Verstandnis fordert. Insofern gehort
es zum Wesen und Wert der Demokratie, im verfassungsmalligen Sinn
erzieherische Funktionen auszulben. Zwar lebt der freiheitliche sakularisierte
Staat von einer moralischen Substanz, die ihm vorausliegt (dazu zahlt eine
christliche Moral der Nachstenliebe, der Fursorge oder auch die neuzeitliche
Vorstellung individueller Freiheit) und deren Fortbestand schwer zu garantieren
ist, aber die Demokratie kann sich trotzdem fur die Starkung der politischen

Kultur einsetzen.



Darin kann man eine Anknupfung an ein demokratisches ,Kénnensbewusstsein”
und die Verteidigung demokratischer Autonomie erkennen. Es gibt namlich den
untrennbaren Zusammenhang von Demokratie und Menschenrechten: ,Indem
nun die Freiheit als politische Selbstbestimmung in der Demokratie sich nicht
mehr auf das Individuum, sondern auf das Kollektivum des Volksganzen bezieht
und so zur Volkssouveranitat wird, zieht sich die individuelle Freiheit in die
Vorstellung der angeborenen und unveraullerlichen Menschen- und
Blrgerrechte zurlck [..]. Die Grundrechte werden zu einem wesentlichen
Requisit jeder demokratischen Verfassung. Sie dienen vor allem als Schutzwall
gegen HerrschaftsmiBbrauch [...].” Die Grundrechte fungieren als
Minoritatenschutz und Rechtssicherheit far diejenigen, die nicht die
Uberzeugungen der Mehrheit teilen - oder eben religiés, national oder ethnisch
von ihr verschieden sind. Das sind Glaubenssatze der Demokratie, die unseren

Urteilsstandort pragen.

6. IN REFERENZ AUF DIE ARBEITEN UND DAS DENKEN VON KELSEN:
WELCHE IMPULSE/RATSCHLAGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE
URTEILSBILDUNG ODER EIN  ,GUTES POLITISCHES URTEIL"
NENNEN/ABLEITEN? (WAS GILT ES ZU BERUCKSICHTIGEN? WAS WARE
NICHT GUT?...)

Kelsens Demokratietheorie ist lange vernachlassigt worden und stand im
Schatten seiner positivistischen ,reinen Rechtslehre”. Insbesondere hat man ihm
verlubelt, dass er sich gegen eine robuste Verteidigung der Demokratie
aussprach. Er hielt an dem Grundsatz fest, dass die Demokratie nie ihre eigenen
Prinzipien verletzen sollte, denn wenn sie Notstandsregelungen ins Werk setze,
sein es meist ohnehin zu spat. Er wies damit auf die entscheidende Bedeutung
der politischen Kultur in der Demokratie hin: Wenn es gelingt, demokratische

Lebensformen in der Gesellschaft zu verankern, tragt dies automatisch zu ihrer



Stabilisierung bei. Insofern sind seine demokratietheoretischen Schriften als
Werbung fur ,Wesen und Wert der Demokratie” zu verstehen und bieten auch

heute noch eine kondensierte und kluge Darlegung ihrer Vorzuge

Im Vorgriff auf die Pluralismustheorie, die Ernst Fraenkel spater bekannt gemacht
hat, hat Kelsen das Gemeinwohl als Resultante unterschiedlicher
gesellschaftlicher Interessen beschrieben. Scharfsichtig hat er Uberdies die
integrative Rolle der politischen Parteien erkannt. Kelsen sah deutlich, dass die
Parteien (die in der Weimarer Reichsverfassung nur einmal in einem negativen
Zusammenhang genannt werden) eine unersetzliche Rolle in der politischen
Willensbildung einnahmen und die artikulationsfahige Formierung
verschiedener ideologischer und interessengebundener Gruppen erst mdglich
machten. Zwischen Individuum und Staat sind sie die maligeblichen
Kollektivgebilde, um ,die gleich gerichteten Willen der Einzelnen
zusammen|zu]fassen”. Gegen den pejorativen Wortgebrauch seiner Zeit
(Parteienhader, Zersplitterung, Parteiinteresse etc.) artikuliert Kelsen
selbstbewusst die  Uberzeugung, dass die moderne Demokratie
notwendigerweise ein ,Parteienstaat” sein muss. Seine Forderung nach einer
verfassungsmaRigen Verankerung der Parteien, die allerdings auf die Grundsatze
der Demokratie zu verpflichten seien, findet sich dann spater im Grundgesetz
wieder, wo es in Artikel 21 heil3t: ,Die Parteien wirken bei der politischen

Willensbildung des Volkes mit.”

Nicht unwichtig ist auch Kelsen als Mitarchitekt der dsterreichischen Verfassung
die Verfassungsgerichtsbarkeit installierte und selbst als Verfassungsrichter
fungieren sollte - auch dies ein wesentlicher Aspekt, der in das Grundgesetz als

Revision der Weimarer Verfassung einging.



Kelsens Idee der Gleichursprunglichkeit von Demokratie und Menschenrechten
wiederum hat im Werk von Jurgen Habermas eine prominente Fortsetzung
erfahren; auch seine Reflexionen Uber das Verhdltnis von Mehrheit und
Minderheit haben seit hundert Jahren nichts an Klarheit eingebul3t. Dies alles
liefert gute Argumente dafur, ihn als Klassiker moderner Demokratietheorie zu

wurdigen - und weiterhin zu lesen.



LITERATUR

Hans Kelsen: Was ist Gerechtigkeit? (1953), Stuttgart: Reclam, 2000.
Hans Kelsen: Vom Wesen und Wert der Demokratie (1920/1929), Stuttgart:
Reclam, 2018.

=



