
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

IRIS MARION YOUNG 
VERFASST VON MICHAEL ROSENECK 

INHALTSVERZEICHNIS 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? ............................................... 1 

2. Ist Ungleichheit als ein gewichtiges Problem und Defizit der Demokratie zu werten? ................ 3 

3. Sind Quotierungen sinnvoll um Gleichheitsdefizite auszugleichen? ............................................... 4 

4. Was sind zentrale Gründe für Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? .................................... 5 

5. Wie sollten wir mit Ambiguität (Mehrdeutigkeit, Widersprüchlichkeit) und Ambivalenzen im 
Bereich des Politischen bzw. der Gesellschaft umgehen? ..................................................................... 7 

6. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch 
unterscheiden? ............................................................................................................................................. 8 

7. Was prägt unsere Sicht auf die Welt bzw. was prägt unseren Urteilsstandort vor allem? Und 
was gilt es daher im Sinne eines möglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zu 
nehmen? ........................................................................................................................................................ 8 

8. Welche Impulse/Ratschläge lassen sich in Bezug auf politische Urteilsbildung oder ein „gutes 
politisches Urteil“ nennen/ableiten? (Was sollte im politischen Urteilen berücksichtigt werden? 
Was wäre nicht gut? Was macht ein gutes politisches Urteil aus?...) ................................................ 10 

Literatur ....................................................................................................................................................... 12 

 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? 

Die Ausgangslage ist nach Iris Marion Young nun wie folgt: Wir leben in einer 

pluralistischen Gesellschaft mit Menschen zusammen, die unterschiedliche 

Religionen, Weltanschauungen und Lebensweisen haben. Deswegen können wir 

uns eine gute Gesellschaft und eine gute Demokratie analog zum gelungenen 

Miteinander in einer Großstadt vorstellen, in der verschiedene Menschen sich zum 

einen frei entfalten können und zum anderen friedlich miteinander leben und in 

gegenseitiger Toleranz interagieren. 



 
2 

Das Ideal eines friedlichen Miteinanders in einer Großstadt eröffnet Young zu 

folge auch Perspektiven auf eine gute demokratische Praxis: So wie in der Stadt 

unterschiedliche Gruppen von Menschen auf Augenhöhe miteinander 

interagieren, muss auch im demokratischen System jede oder jeder die 

tatsächliche Möglichkeit haben auf Augenhöhe mit allen anderen am 

Willensbildungsprozess teilzunehmen. Gute Demokratien zeichnen sich dabei 

nicht dadurch, dass jede Bürgerin und jeder Bürger einfach seine privaten 

Interessen durchsetzt, etwa indem sie oder er sich überlegt, welche Partei ihr 

oder ihm den größten persönlichen Nutzen bringt. Indem politische 

Entscheidungen uns alle angehen, müssen sie auch die Akzeptanz aller 

Betroffenen erlangen könnte. 

Young geht es in ihren Werken oft um die tatsächliche Möglichkeit, am politischen 

Prozess teilzuhaben: Viele liberale Philosophinnen und Philosophen denken, dass 

es mit der rechtlichen Gleichheit aller Bürgerinnen und Bürger getan sei. Aber 

dem könne nicht so sein, da wir in unseren Gesellschaften bestimmte Gruppen 

haben, zum Beispiel Menschen mit Migrationshintergrund oder Obdachlose, die 

nicht die gleichen Chancen haben am politischen Prozess teilzunehmen. Hierfür 

könne es durchaus Sinn ergeben, spezifische Gruppenrechte zu etablieren, zum 

Beispiel, dass man in Gremien, Parteien und so weiter für Menschen 

benachteiligter Gruppen, etwa solcher mit Migrationshintergrund, Quoten 

schafft. Demokratische Gleichheit könne also auch teilweise Privilegierung 

benachteiligter Gruppen und damit rechtliche Ungleichbehandlung 

rechtfertigen. 

Und man muss des Weiteren, wenn es einem um demokratische Gleichheit geht, 

Young zufolge auch nicht-institutionelle Ungleichheiten bedenken. 

Beispielsweise kann es sein, dass Menschen benachteiligter Gruppen nicht 

effektiv ihre Anliegen darlegen können, weil sie einfach nicht so gut 

argumentieren können wie jemand, der eine bestimmte Bildung genossen hat. 

Hier müsse sich das öffentliche Bewusstsein auch für neue Formen des Gebens 



 
3 

und Nehmens von Gründen im Willensbildungsprozess öffnen, zum Beispiel für 

das Erzählen und Nachvollziehen von Lebensgeschichten oder aktivistischer 

Formen des Erhebens von Ansprüchen wie Demonstrationen. 

 

2. IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES PROBLEM UND DEFIZIT DER 

DEMOKRATIE ZU WERTEN? 

Der normative Kern von Demokratie ist für Young wie auch für viele andere 

Autorinnen und Autoren, dass sie von der Gleichheit aller Menschen ausgeht und 

sie achten sowie fördern will. Demokratie solle ein gerechtes System sein und 

dabei helfen uns dabei gerechte Zustände zu verwirklichen. Auf rein rechtlicher 

Ebene entsprechen Demokratien ihrem normative Kern dadurch, gleiche Rechte, 

insbesondere gleiche Teilhaberechte, zu garantieren. So hat in einer Demokratie 

jede Bürgerin und jeder Bürger das Recht auf eine gleich gewichtete 

Wählerstimme. 

Aber Young gibt zu bedenken, dass es nicht selten der Fall ist, dass tatsächlich 

bestimmte benachteiligte Gruppen viel weniger Chancen haben, effektiv ihre 

Rechte wahrzunehmen. Man kann zum Beispiel an Gesellschaftsstatistiken sehen, 

dass Menschen mit Migrationshintergrund aufgrund von gesellschaftlichen 

Vorurteilen viel schwerer in manche hohe Position kommen. Insofern ist 

Ungleichheit ein enormes Problem für Demokratien, als sie das Versprechen 

gleicher Teilhabe konterkariert. 

Ungleichheit ist dabei nicht zuletzt auch in der Hinsicht ein enormes Problem für 

Demokratien, weil sie sich zementieren kann. Wenn zum Beispiel bestimmte 

Perspektiven aus der Willensbildung ausgeschlossen werden, weil einfach die 

Stimme benachteiligter Gruppen nicht gehört wird, so könne es sein, dass 

Entscheidungen getroffen werden, welche die Bedürfnisse der Ausgeschlossenen 

nicht genügend berücksichtigen und ihre Lage zementieren, wenn nicht gar noch 

mehr verschlechtern. Hier lege dann also einen Teufelskreis vor. 



 
4 

Young unterstreicht ferner, dass wir übrigens Ungleichheit nicht nur als ein 

ökonomisches Problem von Arm und Reich identifizieren dürfen. Soziale 

Ungleichheit betreffe zum Beispiel auch kulturelle und geschlechterspezifische 

Ungleichheiten. So könne es beispielsweise sein, dass bestimmte Ansprüche von 

vornherein gar nicht Beachtung finden, weil diejenigen, die sie erheben, 

bestimmte Konventionen des Argumentierens nicht erfüllen können. Hier 

würden also sprachliche Barrieren existieren, die vielleicht erst in späteren 

Generationen abgebaut werden. Aber auch so etwas sei für demokratische 

Gleichheit ein Problem. 

Übrigens, wenn wir davon sprechen, dass die Anerkennung des Gegenübers als 

gleich der normative Kern von Demokratie sei, dann müssen wir, so Young, uns 

auch überlegen, wie wir bei Themen, die über nationalstaatliche Grenzen 

hinausgehen, auch die von unseren Entscheidungen dort Betroffenen 

inkludieren können. Demokratie rechtfertigt also keine nationalen Egoismen. 

 

3. SIND QUOTIERUNGEN SINNVOLL UM GLEICHHEITSDEFIZITE 

AUSZUGLEICHEN? 

Quotierungen können nach Young eine mögliche Form sein, Ungleichheit zu 

beseitigen – dies aus verschiedenen Gründen: Natürlich, das liegt auf der Hand, 

inkludieren Quotierungen benachteiligte Gruppen zahlenmäßig. Wenn zum 

Beispiel für die Besetzung einer Parlamentsfraktion eine feststehende Quote 

existiert, dann muss diese einfach beachtet werden. Aber es gebe noch andere 

Effekte, wodurch Quotierungen Ungleichheit aufheben können. 

So werde durch die Etablierung von Quoten für benachteiligte Gruppen insofern 

ein positives Signal ausgesendet, als sie als Gruppe und ihre Anliegen ernst 

genommen werden. Das klingt vielleicht zunächst nach einem relativ schwachen 

Faktor, aber er sollte nicht unterschätzt werden. Man weiß nämlich, dass gerade 

Selbstwirksamkeit – die Bewertung von sich selbst, man sei kompetent und könne 



 
5 

auch tatsächlich etwas erreichen – höchst sozial ungleich verteilt ist. Ein durch 

Quotierungen ausgesendetes positives Signal könnte hier Abhilfe schaffen. 

Dann sei es gerade in komplexen Gesellschaften ja oft so, dass die Betroffenen 

selbst am besten wissen, wie ihre soziale Lage ist und was an ihr verbessert 

werden muss. Hier können Quoten in der Hinsicht hilfreich sein, dass sie bei der 

Beratung von politischen Entscheidungen dieses Wissen der Betroffenen 

integrieren, so Young. 

Quoten sind allerdings kein Allheilmittel. Wenn beispielsweise bestimmte 

Gruppen durch Quoten inkludiert werden, aber dann in den Beratungen ihre 

Stimme aufgrund von kulturellen Vorurteilen dennoch nicht gehört wird, dann 

müssen wir hier eben an diesen kulturellen Problemen ansetzen, um 

Ungleichheit zu beseitigen. 

Und Quotierungen sind auch in der Hinsicht nicht als Allheilmittel zu sehen, als 

sich oftmals gruppenspezifische Benachteiligung überschneidet. So kann es zum 

Beispiel sein, dass ich mit einer Quote vielleicht Personen mit einem spezifischen 

Migrationshintergrund inkludiere, aber es kann wiederum sein, dass in dieser 

Gruppe geschlechterspezifische Ungleichheit vorherrscht, die ich mit meiner 

Quotenregelung nicht berücksichtige. 

 

4. WAS SIND ZENTRALE GRÜNDE FÜR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN) 

DEMOKRATIEN? 

Die wissenschaftsgeschichtlich vielleicht dominante Erklärung für Ungleichheit in 

(westlichen) Demokratien, die sich beispielsweise bei Rousseau oder Marx 

vorfindet, ist die, dass es Gruppen von Menschen gibt, die Kapital besitzen, und 

damit jene, die keins besitzen, ausbeuten können. Diejenigen, die Kapital haben, 

können dann beispielsweise ihre Arbeiterinnen und Arbeiter mit einem 

Hungerlohn entlohnen und zugleich mit Entlassung drohen, das Produkt aber 

teuer verkaufen und sich den Mehrwert aneignen. Dadurch entsteht 



 
6 

Ungleichheit, nicht nur im ökonomischen Sinne, sondern dann durchaus auch im 

politischen, wenn zum Beispiel das Mehr an Kapital, das die eine Gruppe besitzt, 

ihnen auch besseren Zugang zu Amtsträgerinnen und Amtsträgern ermöglicht, 

die dann wiederum in ihrem Sinne entscheiden. 

Aber es wäre Young zufolge zu kurz gegriffen, dies als die einzige Ursache für 

Ungleichheit anzusehen. Vier weitere wären zu nennen: (1) So sei daneben auch 

Machtlosigkeit eine wichtige Ursache für Ungleichheit. Machtlosigkeit bezeichnet 

das Unvermögen, etwas an den eigenen sozialen Lebensumständen zu 

verändern. (2) Ungleichheit könne aber auch durch schiere Gewalt entstehen. 

Sklaverei oder heutzutage vielleicht so etwas wie Polizeigewalt wären da zu 

nennen. (3) Ferner existiere kulturelle respektive subkulturelle Hegemonie, die zu 

Ungleichheit führe oder zumindest diese bedinge. Damit sind zum Beispiel Fälle 

gemeint wie, dass eine Gruppe vielleicht die Möglichkeit hat, am politischen 

Prozess teilzunehmen, ihnen aber nicht zugehört wird, da sie nicht zum kulturell 

beherrschenden Kreis an Personen zählen. Ihnen fehlt vielleicht das nötige 

Prestige, damit die Öffentlichkeit ihren Ansprüchen Gehör schenkt. (4) Die 

Kehrseite dessen wäre dann Marginalisierung, die zur Ungleichheit führen könne. 

Marginalisierung bedeutet, dass die Ansprüche von bestimmten Gruppen einfach 

als unwichtig bewertet werden. Beispielsweise existiert im gegenwärtigen 

nationalistischen Diskurs die Trennung zwischen denen, die nur auf dem Pass 

deutsche sind, und denen, die wie auch immer definiert vermeintlich wirkliche 

Deutsche sind. Mit dieser Trennung kann man dann sehr einfach die berechtigten 

Ansprüche derer, die zu den angeblich nicht wirklichen Deutschen gezählt 

werden, sozusagen verstummen lassen. 

Ausbeutung, Machtlosigkeit, Gewalt, kulturelle Hegemonie und Marginalisierung 

sind also nach Young verschiedene, in realen Fällen durchaus verbundene 

Ursachen für Ungleichheit. 

 



 
7 

5. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (MEHRDEUTIGKEIT, 

WIDERSPRÜCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES 

POLITISCHEN BZW. DER GESELLSCHAFT UMGEHEN? 

Wir leben in pluralistischen Gesellschaften mit Menschen anderer religiöser oder 

weltanschaulicher Überzeugung, Herkunft et cetera zusammen. Diese 

Verschiedenheit könne nach Young nicht aufgehoben werden und sie könne auch 

etwas Ansprechendes und Wertvolles sein, zum Beispiel wenn man neue, 

ungewohnte Perspektiven kennenlernen darf. 

Was heißt das für unser Zusammenleben im Anschluss an Young? Zum einen 

müssten wir, auch wenn es uns schwerfallen mag, Toleranz üben. Deswegen sei 

es ja auch so wichtig, benachteiligte Gruppen zum Beispiel durch Abbau von 

kultureller Hegemonie in die soziale Welt und den politischen Prozess zu 

inkludieren, auch wenn das natürlich Widersprüchlichkeit befördern kann. Dies, 

so betont Young, ist ein Anspruch der Gerechtigkeit. Zum anderen aber existieren 

Weltanschauungen, die mit diversen Formen von gruppenbezogener 

Menschenfeindlichkeit wie Rassismus, Antisemitismus, Homophobie, Sexismus 

und dergleichen mehr einhergehen. Hier wird eine andere Gruppe von Menschen 

nicht bloß als irgendwie anders, aber zu tolerieren bewertet, sondern sie wird 

abgewertet. Wenn also Differenz zwischen Menschen durch Abwertung 

charakterisiert ist, ist sie abzulehnen, beispielsweise indem man den Ansprüchen 

von Rassisten kein Gehör schenkt. Wenn die Differenz zwischen Menschen vor 

dem Hintergrund der Anerkennung der moralischen Gleichheit besteht, ist sie zu 

tolerieren, wenn nicht gar wertzuschätzen. 

 

 

 



 
8 

6. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH 

ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN? 

Nun, es gibt für Young schon so etwas wie richtig oder falsch im Politischen oder 

besser gesagt, so etwas wie gerecht oder ungerecht, denn sonst würde es keinen 

Sinn ergeben, dass wir uns mit anderen über gute politische Maßnahmen 

austauschen respektive bestimmte Zustände als gerecht oder ungerecht 

kritisieren. Wenn wir das tun, dann müssen wir annehmen, dass es etwas gibt, 

worauf wir uns einigen können. 

 

Wir sind als konkrete Menschen allerdings immer auch in konkrete soziale 

Umstände hineingeboren. Deswegen haben wir immer eine etwas einseitige 

soziale Perspektive auf die Welt. Für die Frage, auf welcher Grundlage ich 

zwischen richtig und falsch unterscheiden kann, bedeutet dies für Young, dass 

ich allein das gar nicht tun kann. Man stelle sich nach Young vor: Wenn ich 

sozusagen rückgezogen und für mich allein darüber nachdenken würde, was 

richtig oder falsch ist, werde ich bedingt durch meine besondere soziale 

Perspektive immer nur zu einem einseitigen Ergebnis kommen. Deswegen kann 

ich nur in inklusiven kommunikativen Prozessen mit Anderen ein Wissen darüber 

erlangen, was richtig oder falsch ist. 

 

7. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT VOR ALLEM? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE 

EINES MÖGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN 

BLICK ZU NEHMEN? 

Young sagt, dass unsere Sicht auf die Welt durch unsere soziale Perspektive 

geprägt sei. Das bedeutet: Je nachdem, ob wir uns als Frau oder Mann oder weder 

das eine noch das andere identifizieren, ob wir einen Migrationshintergrund 



 
9 

haben oder nicht, welche Bildung wir genossen haben, entwickeln wir einen 

spezifischen Blick auf die Welt. Dieser Blick auf die Welt sei allerdings nichts 

Natürliches oder Unveränderliches, sondern ein in Diskursen entstehendes 

Produkt. In Diskursen werden zum Beispiel bestimmte Stereotype, sagen wir, 

über Menschen mit einem bestimmten Migrationshintergrund entwickelt und 

weitergegeben – die Menschen, die aus Land x kommen zum Beispiel, seien 

besonders fleißig, und die, die aus Land y kommen, dagegen seien doch 

eigentlich nur „Wirtschaftsflüchtlinge“, die unser Sozialsystem ausnutzen wollen. 

Aber die diskursive Zuschreibung von Attributen zu einer sozialen Perspektive 

muss nicht immer derart negativ ausfallen. Wir könnten uns auch selbst in 

Diskursen Eigenschaften zuschreiben, die wir als Teil unserer Subkultur oder 

unserer Weltanschauung für wichtig erachten, ohne dass damit gleich etwas 

Positives oder Negatives verbunden sein muss. 

Soziale Perspektiven prägen unsere Sicht auf die Welt, so Young, sie 

determinieren sie allerdings nicht und sie determinieren erst recht nicht unsere 

politischen Urteile: Man kann zum Beispiel nicht sagen, dass jemand, der dieses 

oder jenes Geschlecht hat oder dieser oder jenen religiösen Gemeinschaft 

angehört, deswegen zwangsläufig auch eine spezifische politische Meinung 

haben und ein bestimmte politische Partei wählen wird. Soziale Perspektiven 

prägen nur unsere Erfahrung und damit auch Urteile. 

Soziale Perspektiven seien auch nichts Schlechtes, das es für ein freies und 

kritischen Denken abzulegen gilt. Das wäre auch gar nicht möglich. Als soziale 

Wesen werden konkrete Menschen immer über gewisse soziale Perspektiven 

verfügen. Ein kritisches, freies Denken kennzeichne sich deswegen nicht durch 

den Versuch die eigenen sozialen Perspektiven hinter sich zu lassen, sondern 

offen für andere Perspektiven zu sein und sie nicht abzuwerten. 

 



 
10 

8. WELCHE IMPULSE/RATSCHLÄGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF 

POLITISCHE URTEILSBILDUNG ODER EIN „GUTES POLITISCHES URTEIL“ 

NENNEN/ABLEITEN? (WAS SOLLTE IM POLITISCHEN URTEILEN 

BERÜCKSICHTIGT WERDEN? WAS WÄRE NICHT GUT? WAS MACHT EIN 

GUTES POLITISCHES URTEIL AUS?...) 

Demokratien rechtfertigen sich nicht dadurch, dass einfach jede Bürgerin und 

jeder Bürger seine privaten Interessen durchsetzen kann, etwa indem sie oder er 

sich überlegt, welche Partei ihr oder ihm den größten persönlichen Nutzen bringt 

und sie oder er diese dann wählt. Indem politische Entscheidungen sozusagen 

uns alle angehen, muss ein gutes politisches Urteil auch so sein, dass es die 

Akzeptanz aller Betroffenen erlangen könnte. 

Es reicht dabei aber nicht aus, wenn man sich nun für sich selbst überlegt, was 

ein allgemein akzeptierter Standpunkt ist. Das Problem ist nämlich Folgendes: 

Indem wir abhängig von unserem Geschlecht, unserer Herkunft, unserer 

Sozialisation und so weiter unterschiedliche soziale Standpunkte einnehmen, 

können wir gar nicht wissen, was für andere akzeptabel ist – was etwa ihre 

Probleme sind, die eine gute politische Entscheidung lösen muss. Wir können also 

nicht einfach über bloßes Nachdenken ein gutes politisches Urteil fällen, weil uns 

dafür das notwendige Wissen fehlt. 

Gute politische Urteile können wir nur im öffentlichen Austausch mit anderen 

Bürgerinnen und Bürgern fällen, in denen Gründe für politische Maßnahmen 

vorgebracht und kritisch geprüft werden können. Dies verlangt von Bürgerinnen 

und Bürgern also die Bereitschaft offen für die Sichtweise und die Ansprüche 

anderer Personen zu sein. Gute politische Urteilsbildung ist also kein 

monologischer, sondern dialogischer Prozess. 

Das ist etwas, was viele Demokratietheoretikerinnen und Demokratietheoretiker 

unterstreichen. Was man aber ferner bedenken muss ist, dass mit unseren 



 
11 

verschiedenen sozialen Rollen auch unterschiedliche Arten und Weisen 

verbunden sein werden, wie wir im öffentlichen Raum Gründe für politische 

Maßnahmen vorbringen. Wir dürfen uns dieses Vorgehen nicht als eine Art 

nüchterne Diskussion vorstellen. Vielmehr werden unterschiede Personen auch 

etwa durch Geschichten oder Aktionen wie zivilen Ungehorsam versuchen, 

politische Gründe vorzubringen. Daraus folgt für eine gelungene politische 

Urteilsbildung, dass Bürgerinnen und Bürger nicht nur respektvoll und offen für 

den Inhalt sein müssen, den andere vorbringen, sondern auch offen für vielfältige 

Formen, wie politische Ansprüche in der Öffentlichkeit dargebracht werden. 

Darüber hinaus kann man sich auch Gedanken darüber machen, ob man nicht 

unterrepräsentierte Gruppen dadurch besser in den gemeinsamen Prozess der 

politischen Urteilsbildung inkludiert, dass man ihnen etwa bestimmte 

Gruppenrechte gibt. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
12 

LITERATUR 

Landwehr, Claudia / Tüscher, Oliver. 2018. „Ursachen ungleicher politischer 

Beteiligung.“ In Ungleichheit: Interdisziplinäre Perspektiven auf Ursachen und 

Implikation. Science Policy Paper 2, herausgegeben von Philipp Harms, 

Claudia Landwehr, Mario Scharfbillig, Daniel Schunk, 33-38. Frankfurt am 

Main: Mercator Science-Policy Fellowship-Programm. 

Young, Iris Marion. 1990. Justice and the politics of difference. Princeton, NJ: 

Princeton University Press. 

Young, Iris Marion. 1998. „Harvey’s complaint with race and gender struggles. A 

critical comment.“ Antipode 30(1): 36-42. 

Young, Iris Marion. 2000. Inclusion and democracy. Oxford: Oxford University 

Press. 

Young, Iris Marion. 2001. „Activist challenges to deliberative democracy.“ Political 

Theory 29(5): 670-690. 

Young, Iris Marion. 2002. Inclusion and democracy. Oxford: Oxford University 

Press, 16-56, 57-64, 81-120, 121-153, 236-275. 

Young, Iris Marion. 2011. Responsibility for justice. Oxford: Oxford University Press, 

123-152. 


