BEGLEITTEXT
AUS DER PERSPEKTIVE VON

IRIS MARION YOUNG

VERFASST VON MICHAEL ROSENECK

INHALTSVERZEICHNIS

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/ GESELLSCHAFT? ...uuuinineuinieeaeisesesenenesseeneens 1
2. Ist Ungleichheit als ein gewichtiges Problem und Defizit der Demokratie zu werten? ................ 3
3. Sind Quotierungen sinnvoll um Gleichheitsdefizite auszugleichen? .......cccoveveviinenenennenenene 4
4. Was sind zentrale Gruinde fir Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? ........ccccceeeeveveveererennes 5

5. Wie sollten wir mit Ambiguitat (Mehrdeutigkeit, Widerspruchlichkeit) und Ambivalenzen im
Bereich des Politischen bzw. der Gesellschaft umgehen? ..o 7

6. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch
UNTEISCREIARNT Lttt b e bbb b 8

7. Was pragt unsere Sicht auf die Welt bzw. was pragt unseren Urteilsstandort vor allem? Und
was gilt es daher im Sinne eines moglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zu
NENIMIENT? <.ttt b sttt h s b st et e st e b e b et e st e bt s b et et e st e b e et et entebe st et e st entebesbesentesessentens 8

8. Welche Impulse/Ratschlage lassen sich in Bezug auf politische Urteilsbildung oder ein ,gutes
politisches Urteil” nennen/ableiten? (Was sollte im politischen Urteilen bertcksichtigt werden?
Was ware nicht gut? Was macht ein gutes politisches Urteil aus?...) ..ccceeeeerrerererereneeeeeeeenns 10

[ = (U O RRRRRRRR 12

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT?

Die Ausgangslage ist nach Iris Marion Young nun wie folgt: Wir leben in einer
pluralistischen Gesellschaft mit Menschen zusammen, die unterschiedliche
Religionen, Weltanschauungen und Lebensweisen haben. Deswegen kénnen wir
uns eine gute Gesellschaft und eine gute Demokratie analog zum gelungenen
Miteinander in einer Grofstadt vorstellen, in der verschiedene Menschen sich zum
einen frei entfalten kdnnen und zum anderen friedlich miteinander leben und in

gegenseitiger Toleranz interagieren.



Das Ideal eines friedlichen Miteinanders in einer Grof3stadt erdffnet Young zu
folge auch Perspektiven auf eine gute demokratische Praxis: So wie in der Stadt
unterschiedliche Gruppen von Menschen auf Augenhdhe miteinander
interagieren, muss auch im demokratischen System jede oder jeder die
tatsachliche Maoglichkeit haben auf Augenhohe mit allen anderen am
Willensbildungsprozess teilzunehmen. Gute Demokratien zeichnen sich dabei
nicht dadurch, dass jede Burgerin und jeder Burger einfach seine privaten
Interessen durchsetzt, etwa indem sie oder er sich Uberlegt, welche Partei ihr
oder ihm den gréliten personlichen Nutzen bringt. Indem politische
Entscheidungen uns alle angehen, mussen sie auch die Akzeptanz aller

Betroffenen erlangen koénnte.

Young geht es in ihren Werken oft um die tatsachliche Mdglichkeit, am politischen
Prozess teilzuhaben: Viele liberale Philosophinnen und Philosophen denken, dass
es mit der rechtlichen Gleichheit aller Bargerinnen und BuUrger getan sei. Aber
dem konne nicht so sein, da wir in unseren Gesellschaften bestimmte Gruppen
haben, zum Beispiel Menschen mit Migrationshintergrund oder Obdachlose, die
nicht die gleichen Chancen haben am politischen Prozess teilzunehmen. Hierfur
kénne es durchaus Sinn ergeben, spezifische Gruppenrechte zu etablieren, zum
Beispiel, dass man in Gremien, Parteien und so weiter fUr Menschen
benachteiligter Gruppen, etwa solcher mit Migrationshintergrund, Quoten
schafft. Demokratische Gleichheit kdnne also auch teilweise Privilegierung
benachteiligter  Gruppen und damit rechtliche Ungleichbehandlung

rechtfertigen.

Und man muss des Weiteren, wenn es einem um demokratische Gleichheit geht,
Young zufolge auch nicht-institutionelle  Ungleichheiten  bedenken.
Beispielsweise kann es sein, dass Menschen benachteiligter Gruppen nicht
effektiv ihre Anliegen darlegen koénnen, weil sie einfach nicht so gut
argumentieren kdnnen wie jemand, der eine bestimmte Bildung genossen hat.

Hier musse sich das offentliche Bewusstsein auch fur neue Formen des Gebens

2



und Nehmens von Grunden im Willensbildungsprozess 6ffnen, zum Beispiel fur
das Erzahlen und Nachvollziehen von Lebensgeschichten oder aktivistischer

Formen des Erhebens von Anspruchen wie Demonstrationen.

2. IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES PROBLEM UND DEFIZIT DER
DEMOKRATIE ZU WERTEN?

Der normative Kern von Demokratie ist fur Young wie auch fur viele andere
Autorinnen und Autoren, dass sie von der Gleichheit aller Menschen ausgeht und
sie achten sowie fordern will. Demokratie solle ein gerechtes System sein und
dabei helfen uns dabei gerechte Zustande zu verwirklichen. Auf rein rechtlicher
Ebene entsprechen Demokratien ihrem normative Kern dadurch, gleiche Rechte,
insbesondere gleiche Teilhaberechte, zu garantieren. So hat in einer Demokratie
jede Burgerin und jeder Burger das Recht auf eine gleich gewichtete

Wahlerstimme.

Aber Young gibt zu bedenken, dass es nicht selten der Fall ist, dass tatsdchlich
bestimmte benachteiligte Gruppen viel weniger Chancen haben, effektiv ihre
Rechte wahrzunehmen. Man kann zum Beispiel an Gesellschaftsstatistiken sehen,
dass Menschen mit Migrationshintergrund aufgrund von gesellschaftlichen
Vorurteilen viel schwerer in manche hohe Position kommen. Insofern ist
Ungleichheit ein enormes Problem fur Demokratien, als sie das Versprechen

gleicher Teilhabe konterkariert.

Ungleichheit ist dabei nicht zuletzt auch in der Hinsicht ein enormes Problem fur
Demokratien, weil sie sich zementieren kann. Wenn zum Beispiel bestimmte
Perspektiven aus der Willensbildung ausgeschlossen werden, weil einfach die
Stimme benachteiligter Gruppen nicht gehért wird, so kénne es sein, dass
Entscheidungen getroffen werden, welche die Bedurfnisse der Ausgeschlossenen
nicht gentgend berucksichtigen und ihre Lage zementieren, wenn nicht gar noch

mehr verschlechtern. Hier lege dann also einen Teufelskreis vor.



Young unterstreicht ferner, dass wir Ubrigens Ungleichheit nicht nur als ein
6konomisches Problem von Arm und Reich identifizieren durfen. Soziale
Ungleichheit betreffe zum Beispiel auch kulturelle und geschlechterspezifische
Ungleichheiten. So kénne es beispielsweise sein, dass bestimmte Anspriche von
vornherein gar nicht Beachtung finden, weil diejenigen, die sie erheben,
bestimmte Konventionen des Argumentierens nicht erfullen kénnen. Hier
wurden also sprachliche Barrieren existieren, die vielleicht erst in spateren
Generationen abgebaut werden. Aber auch so etwas sei fur demokratische

Gleichheit ein Problem.

Ubrigens, wenn wir davon sprechen, dass die Anerkennung des Gegeniibers als
gleich der normative Kern von Demokratie sei, dann mussen wir, so Young, uns
auch Uuberlegen, wie wir bei Themen, die Uber nationalstaatliche Grenzen
hinausgehen, auch die von unseren Entscheidungen dort Betroffenen

inkludieren kénnen. Demokratie rechtfertigt also keine nationalen Egoismen.

3. SIND QUOTIERUNGEN SINNVOLL UM GLEICHHEITSDEFIZITE
AUSZUGLEICHEN?

Quotierungen kdénnen nach Young eine magliche Form sein, Ungleichheit zu
beseitigen - dies aus verschiedenen Grunden: Naturlich, das liegt auf der Hand,
inkludieren Quotierungen benachteiligte Gruppen zahlenmaRig. Wenn zum
Beispiel fur die Besetzung einer Parlamentsfraktion eine feststehende Quote
existiert, dann muss diese einfach beachtet werden. Aber es gebe noch andere

Effekte, wodurch Quotierungen Ungleichheit aufheben kénnen.

So werde durch die Etablierung von Quoten fur benachteiligte Gruppen insofern
ein positives Signal ausgesendet, als sie als Gruppe und ihre Anliegen ernst
genommen werden. Das klingt vielleicht zunachst nach einem relativ schwachen
Faktor, aber er sollte nicht unterschatzt werden. Man weil3 namlich, dass gerade

Selbstwirksamkeit - die Bewertung von sich selbst, man sei kompetent und kénne

4



auch tatsachlich etwas erreichen - hochst sozial ungleich verteilt ist. Ein durch

Quotierungen ausgesendetes positives Signal konnte hier Abhilfe schaffen.

Dann sei es gerade in komplexen Gesellschaften ja oft so, dass die Betroffenen
selbst am besten wissen, wie ihre soziale Lage ist und was an ihr verbessert
werden muss. Hier konnen Quoten in der Hinsicht hilfreich sein, dass sie bei der
Beratung von politischen Entscheidungen dieses Wissen der Betroffenen

integrieren, so Young.

Quoten sind allerdings kein Allheilmittel. Wenn beispielsweise bestimmte
Gruppen durch Quoten inkludiert werden, aber dann in den Beratungen ihre
Stimme aufgrund von kulturellen Vorurteilen dennoch nicht gehért wird, dann
mussen wir hier eben an diesen kulturellen Problemen ansetzen, um

Ungleichheit zu beseitigen.

Und Quotierungen sind auch in der Hinsicht nicht als Allheilmittel zu sehen, als
sich oftmals gruppenspezifische Benachteiligung Uberschneidet. So kann es zum
Beispiel sein, dass ich mit einer Quote vielleicht Personen mit einem spezifischen
Migrationshintergrund inkludiere, aber es kann wiederum sein, dass in dieser
Gruppe geschlechterspezifische Ungleichheit vorherrscht, die ich mit meiner

Quotenregelung nicht berucksichtige.

4. WAS SIND ZENTRALE GRUNDE FUR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN)
DEMOKRATIEN?

Die wissenschaftsgeschichtlich vielleicht dominante Erklarung fur Ungleichheit in
(westlichen) Demokratien, die sich beispielsweise bei Rousseau oder Marx
vorfindet, ist die, dass es Gruppen von Menschen gibt, die Kapital besitzen, und
damit jene, die keins besitzen, ausbeuten kénnen. Diejenigen, die Kapital haben,
kdnnen dann beispielsweise ihre Arbeiterinnen und Arbeiter mit einem
Hungerlohn entlohnen und zugleich mit Entlassung drohen, das Produkt aber

teuer verkaufen und sich den Mehrwert aneignen. Dadurch entsteht

5



Ungleichheit, nicht nur im 6konomischen Sinne, sondern dann durchaus auch im
politischen, wenn zum Beispiel das Mehr an Kapital, das die eine Gruppe besitzt,
ihnen auch besseren Zugang zu Amtstragerinnen und Amtstragern ermadglicht,

die dann wiederum in ihrem Sinne entscheiden.

Aber es ware Young zufolge zu kurz gegriffen, dies als die einzige Ursache fur
Ungleichheit anzusehen. Vier weitere waren zu nennen: (1) So sei daneben auch
Machtlosigkeit eine wichtige Ursache fur Ungleichheit. Machtlosigkeit bezeichnet
das Unvermodgen, etwas an den eigenen sozialen Lebensumstdnden zu
verandern. (2) Ungleichheit konne aber auch durch schiere Gewalt entstehen.
Sklaverei oder heutzutage vielleicht so etwas wie Polizeigewalt waren da zu
nennen. (3) Ferner existiere kulturelle respektive subkulturelle Hegemonie, die zu
Ungleichheit fuhre oder zumindest diese bedinge. Damit sind zum Beispiel Falle
gemeint wie, dass eine Gruppe vielleicht die Mdglichkeit hat, am politischen
Prozess teilzunehmen, ihnen aber nicht zugehort wird, da sie nicht zum kulturell
beherrschenden Kreis an Personen zahlen. Ihnen fehlt vielleicht das ndétige
Prestige, damit die Offentlichkeit ihren Anspriichen Gehér schenkt. (4) Die
Kehrseite dessen ware dann Marginalisierung, die zur Ungleichheit fUhren kdnne.
Marginalisierung bedeutet, dass die Anspriche von bestimmten Gruppen einfach
als unwichtig bewertet werden. Beispielsweise existiert im gegenwartigen
nationalistischen Diskurs die Trennung zwischen denen, die nur auf dem Pass
deutsche sind, und denen, die wie auch immer definiert vermeintlich wirkliche
Deutsche sind. Mit dieser Trennung kann man dann sehr einfach die berechtigten
Anspruche derer, die zu den angeblich nicht wirklichen Deutschen gezahlt

werden, sozusagen verstummen lassen.

Ausbeutung, Machtlosigkeit, Gewalt, kulturelle Hegemonie und Marginalisierung
sind also nach Young verschiedene, in realen Fallen durchaus verbundene

Ursachen fir Ungleichheit.

6



5. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITAT (MEHRDEUTIGKEIT,
WIDERSPRUCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES
POLITISCHEN BZW. DER GESELLSCHAFT UMGEHEN?

Wir leben in pluralistischen Gesellschaften mit Menschen anderer religiéser oder
weltanschaulicher Uberzeugung, Herkunft et cetera zusammen. Diese
Verschiedenheit kdnne nach Young nicht aufgehoben werden und sie kdnne auch
etwas Ansprechendes und Wertvolles sein, zum Beispiel wenn man neue,

ungewohnte Perspektiven kennenlernen darf.

Was heildt das fur unser Zusammenleben im Anschluss an Young? Zum einen
mussten wir, auch wenn es uns schwerfallen mag, Toleranz tben. Deswegen sei
es ja auch so wichtig, benachteiligte Gruppen zum Beispiel durch Abbau von
kultureller Hegemonie in die soziale Welt und den politischen Prozess zu
inkludieren, auch wenn das naturlich Widerspruchlichkeit beférdern kann. Dies,
so betont Young, ist ein Anspruch der Gerechtigkeit. Zum anderen aber existieren
Weltanschauungen, die mit diversen Formen von gruppenbezogener
Menschenfeindlichkeit wie Rassismus, Antisemitismus, Homophobie, Sexismus
und dergleichen mehr einhergehen. Hier wird eine andere Gruppe von Menschen
nicht bloR als irgendwie anders, aber zu tolerieren bewertet, sondern sie wird
abgewertet. Wenn also Differenz zwischen Menschen durch Abwertung
charakterisiert ist, ist sie abzulehnen, beispielsweise indem man den Ansprichen
von Rassisten kein Gehdr schenkt. Wenn die Differenz zwischen Menschen vor
dem Hintergrund der Anerkennung der moralischen Gleichheit besteht, ist sie zu

tolerieren, wenn nicht gar wertzuschatzen.



6. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH
ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN?

Nun, es gibt fir Young schon so etwas wie richtig oder falsch im Politischen oder
besser gesagt, so etwas wie gerecht oder ungerecht, denn sonst wurde es keinen
Sinn ergeben, dass wir uns mit anderen Uber gute politische Mallnahmen
austauschen respektive bestimmte Zustande als gerecht oder ungerecht
kritisieren. Wenn wir das tun, dann mussen wir annehmen, dass es etwas gibt,

worauf wir uns einigen kénnen.

Wir sind als konkrete Menschen allerdings immer auch in konkrete soziale
Umstande hineingeboren. Deswegen haben wir immer eine etwas einseitige
soziale Perspektive auf die Welt. Fur die Frage, auf welcher Grundlage ich
zwischen richtig und falsch unterscheiden kann, bedeutet dies fur Young, dass
ich allein das gar nicht tun kann. Man stelle sich nach Young vor: Wenn ich
sozusagen ruckgezogen und fur mich allein daruber nachdenken wirde, was
richtig oder falsch ist, werde ich bedingt durch meine besondere soziale
Perspektive immer nur zu einem einseitigen Ergebnis kommen. Deswegen kann
ich nur in inklusiven kommunikativen Prozessen mit Anderen ein Wissen daruber

erlangen, was richtig oder falsch ist.

7. WAS PRAGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRAGT UNSEREN
URTEILSSTANDORT VOR ALLEM? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE
EINES MOGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN
BLICK ZU NEHMEN?

Young sagt, dass unsere Sicht auf die Welt durch unsere soziale Perspektive
gepragt sei. Das bedeutet: Je nachdem, ob wir uns als Frau oder Mann oder weder

das eine noch das andere identifizieren, ob wir einen Migrationshintergrund



haben oder nicht, welche Bildung wir genossen haben, entwickeln wir einen
spezifischen Blick auf die Welt. Dieser Blick auf die Welt sei allerdings nichts
Naturliches oder Unveranderliches, sondern ein in Diskursen entstehendes
Produkt. In Diskursen werden zum Beispiel bestimmte Stereotype, sagen wir,
uber Menschen mit einem bestimmten Migrationshintergrund entwickelt und
weitergegeben - die Menschen, die aus Land x kommen zum Beispiel, seien
besonders fleil3ig, und die, die aus Land y kommen, dagegen seien doch
eigentlich nur ,Wirtschaftsflichtlinge”, die unser Sozialsystem ausnutzen wollen.
Aber die diskursive Zuschreibung von Attributen zu einer sozialen Perspektive
muss nicht immer derart negativ ausfallen. Wir kénnten uns auch selbst in
Diskursen Eigenschaften zuschreiben, die wir als Teil unserer Subkultur oder
unserer Weltanschauung fur wichtig erachten, ohne dass damit gleich etwas

Positives oder Negatives verbunden sein muss.

Soziale Perspektiven pragen unsere Sicht auf die Welt, so Young, sie
determinieren sie allerdings nicht und sie determinieren erst recht nicht unsere
politischen Urteile: Man kann zum Beispiel nicht sagen, dass jemand, der dieses
oder jenes Geschlecht hat oder dieser oder jenen religiosen Gemeinschaft
angehdrt, deswegen zwangslaufig auch eine spezifische politische Meinung
haben und ein bestimmte politische Partei wahlen wird. Soziale Perspektiven

pragen nur unsere Erfahrung und damit auch Urteile.

Soziale Perspektiven seien auch nichts Schlechtes, das es fur ein freies und
kritischen Denken abzulegen gilt. Das ware auch gar nicht moglich. Als soziale
Wesen werden konkrete Menschen immer Uber gewisse soziale Perspektiven
verfugen. Ein kritisches, freies Denken kennzeichne sich deswegen nicht durch
den Versuch die eigenen sozialen Perspektiven hinter sich zu lassen, sondern

offen fur andere Perspektiven zu sein und sie nicht abzuwerten.



8. WELCHE IMPULSE/RATSCHLAGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF
POLITISCHE URTEILSBILDUNG ODER EIN ,,GUTES POLITISCHES URTEIL"
NENNEN/ABLEITEN? (WAS SOLLTE IM POLITISCHEN URTEILEN
BERUCKSICHTIGT WERDEN? WAS WARE NICHT GUT? WAS MACHT EIN
GUTES POLITISCHES URTEIL AUS?...)

Demokratien rechtfertigen sich nicht dadurch, dass einfach jede Burgerin und
jeder Burger seine privaten Interessen durchsetzen kann, etwa indem sie oder er
sich Uberlegt, welche Partei ihr oder ihm den grél3ten persdnlichen Nutzen bringt
und sie oder er diese dann wahlt. Indem politische Entscheidungen sozusagen
uns alle angehen, muss ein gutes politisches Urteil auch so sein, dass es die

Akzeptanz aller Betroffenen erlangen kdnnte.

Es reicht dabei aber nicht aus, wenn man sich nun fur sich selbst Uberlegt, was
ein allgemein akzeptierter Standpunkt ist. Das Problem ist namlich Folgendes:
Indem wir abhangig von unserem Geschlecht, unserer Herkunft, unserer
Sozialisation und so weiter unterschiedliche soziale Standpunkte einnehmen,
kédnnen wir gar nicht wissen, was fur andere akzeptabel ist - was etwa ihre
Probleme sind, die eine gute politische Entscheidung I6sen muss. Wir kénnen also
nicht einfach tGber blofR3es Nachdenken ein gutes politisches Urteil fallen, weil uns

dafur das notwendige Wissen fehlt.

Gute politische Urteile kdnnen wir nur im 6ffentlichen Austausch mit anderen
BUrgerinnen und Burgern fallen, in denen Grinde flr politische MalBhahmen
vorgebracht und kritisch gepruft werden kénnen. Dies verlangt von Burgerinnen
und Burgern also die Bereitschaft offen fur die Sichtweise und die Anspruche
anderer Personen zu sein. Gute politische Urteilsbildung ist also kein

monologischer, sondern dialogischer Prozess.

Das ist etwas, was viele Demokratietheoretikerinnen und Demokratietheoretiker

unterstreichen. Was man aber ferner bedenken muss ist, dass mit unseren

10



verschiedenen sozialen Rollen auch unterschiedliche Arten und Weisen
verbunden sein werden, wie wir im 6ffentlichen Raum Grunde fur politische
MalBnahmen vorbringen. Wir diurfen uns dieses Vorgehen nicht als eine Art
nuchterne Diskussion vorstellen. Vielmehr werden unterschiede Personen auch
etwa durch Geschichten oder Aktionen wie zivilen Ungehorsam versuchen,
politische Grunde vorzubringen. Daraus folgt fur eine gelungene politische
Urteilsbildung, dass Burgerinnen und Burger nicht nur respektvoll und offen fur
den Inhalt sein miussen, den andere vorbringen, sondern auch offen fur vielfaltige

Formen, wie politische Anspriiche in der Offentlichkeit dargebracht werden.

Daruber hinaus kann man sich auch Gedanken daruber machen, ob man nicht
unterreprasentierte Gruppen dadurch besser in den gemeinsamen Prozess der
politischen Urteilsbildung inkludiert, dass man ihnen etwa bestimmte

Gruppenrechte gibt.



LITERATUR

Landwehr, Claudia / Tuscher, Oliver. 2018. ,Ursachen ungleicher politischer
Beteiligung.” In Ungleichheit: Interdisziplindre Perspektiven auf Ursachen und
Implikation. Science Policy Paper 2, herausgegeben von Philipp Harms,
Claudia Landwehr, Mario Scharfbillig, Daniel Schunk, 33-38. Frankfurt am

Main: Mercator Science-Policy Fellowship-Programm.

Young, Iris Marion. 1990. Justice and the politics of difference. Princeton, NJ:

Princeton University Press.

Young, Iris Marion. 1998. ,Harvey’'s complaint with race and gender struggles. A

critical comment.” Antipode 30(1): 36-42.

Young, Iris Marion. 2000. Inclusion and democracy. Oxford: Oxford University

Press.

Young, Iris Marion. 2001. , Activist challenges to deliberative democracy.” Political

Theory 29(5): 670-690.

Young, Iris Marion. 2002. Inclusion and democracy. Oxford: Oxford University

Press, 16-56, 57-64, 81-120, 121-153, 236-275.

Young, Iris Marion. 2011. Responsibility for justice. Oxford: Oxford University Press,
123-152.



