BEGLEITTEXT
AUS DER PERSPEKTIVE VON

MICHAEL OAKESHOTT

VERFASST VON MARTIN BECKSTEIN

INHALTSVERZEICHNIS

1. MICHAEL OAKESHOTT ZUR DEMOKRATIE: DEMOKRATIE ALS POLITISCHE ORDNUNG OHNE EIGENE ZIELE ............. 1
2. Michael Oakeshott Uber Urteilsfindung: Erfahrung und Tradition: Schlissel zur guten Politik ..3
3. Was sind zentrale Griinde fur Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? ..........cccoeevevevereeennnas 7

4. Wie sollten wir mit Ambiguitat (Mehrdeutigkeit, Widerspruchlichkeit) und Ambivalenzen im
Bereich des PolitiSChen UMQENENT? ...ttt 8

5. Was pragt unsere Sicht auf die Welt bzw. was pragt unseren Urteilsstandort? Und was gilt es
daher im Sinne eines maoglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zu nehmen? 10

(=] =) (U OO RRRRRRRR 12

1. MICHAEL OAKESHOTT ZUR DEMOKRATIE: DEMOKRATIE ALS POLITISCHE ORDNUNG

OHNE EIGENE ZIELE

Laut dem britischen Philosophen Michael Oakeshott (1901-1990) zeichnet sich ein
guter Staat vor allem dadurch aus, dass er seinen Burgerinnen und Burgern einen
formellen Ordnungsrahmen bereitstellt. Dieser Rahmen hat eigentlich nur ein
Ziel: den Burgerinnen und Burgern zu ermdglichen, ihre eigenen Ziele zu
Sdefinieren und zu verfolgen. Das Modell eines solchen Staates nennt Oakeshott

zivilgesellschaftliche Vereinigung (civil association).

Dem gegenuber steht ein Staat, der dem Modell einer unternehmerischen
Vereinigung (enterprise association) folgt. Gleich einem Wirtschaftskonzern, der
seine Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter auf die Maximierung des Profits
verpflichtet, schreibt dieses Modell seinen Burgerinnen und Blrgern ein zentral

definiertes Ziel vor. Oakeshott lehnt diese Art von Staat ab, da er sie eher als



fremdbestimmte Mittel anstatt als autonome Selbstzwecke behandelt. In
Oakeshotts Ansicht sollte ein Staat seinen Burgerinnen und Burgern dienen und

nicht umgekehrt.

Der zentrale Wert, der bei Oakeshotts Uberlegungen im Hintergrund steht, ist der
Wert der individuellen Freiheit und die Frage, wie sie in ZusammenschlUssen zu
Kollektiven gewahrt werden kann. In den meisten Bereichen des menschlichen
Lebens, argumentiert Oakeshott, ist die individuelle Freiheit durchaus mit dem
Modell der unternehmerischen Vereinigung kompatibel, wie etwa im
Wirtschaftsleben. Arbeitgeber:innen laden hier andere Menschen zur Mitarbeit
an einem von ihnen entwickelten Projekt ein, wofur jene auf einen Teil ihrer
selbstbestimmten Freizeit verzichten muissen und fur diesen Verzicht entlohnt
werden. Arbeitnehmer:innen kdnnen sich darauf einlassen oder nicht, und
grundsatzlich koénnen sie ihre Meinung jederzeit andern. Deshalb bleibt ihre
Freiheit gewahrt. Es steht ihnen frei, aus der Vereinigung aus- und in eine andere

einzutreten.

Und genau das ist im Bereich der Politik anders. Im Unterschied zu Firmen oder
Sportvereinen ist die Mitgliedschaft in einem Staat keine freiwillige
Angelegenheit. Der Staat hat uns nicht gefragt, ob wir eintreten wollen. Und ohne
Weiteres lasst er uns auch meist nicht austreten. Staaten sind gewissermal3en
Zwangsvereinigungen. Sie kdnnen individuelle Freiheit nur gewahrleisten, indem

sie ihren Mitgliedern mdglichst wenige substanzielle Vorschriften machen.

Dabei spielt es keine Rolle, wie edel das zentral definierte Kollektivziel erscheinen
mag. Ob es die Weltherrschaft, die Steigerung des Bruttosozialprodukts,
Fortschritt, allgemeines Gluck und Gesundheit oder soziale Gerechtigkeit ist:
Wenn ein Staat von seinen Burger:innen Gehorsam einfordert und materielle
Opfer wie Steuern zur Erreichung eines solchen Ziels erzwingt, reduziert er sie
letztlich auf das, was Aristoteles als Sklaverei bezeichnete: zu belebten

Werkzeugen.



Oakeshott pladiert also dafur, dass ein Staat primar ein neutraler
Ordnungsrahmen sein sollte, der es seinen Burgerinnen und Burgern ermaglicht,
ihre eigenen Ziele zu definieren und zu verfolgen. Das bedeutet jedoch nicht, dass
ein Staat nach Oakeshott keine Steuern erheben, keine Polizei unterhalten, keine
Schulpflicht einfihren oder kein Einkommen umverteilen durfte. Im Gegenteil, er
sieht es als Aufgabe des Staates an, die formalen Bedingungen von Freiheit zu
gewahrleisten. Dazu gehort es ebenso, Burgerinnen und Birger vor Ubergriffen
untereinander und aul3eren Aggressoren zu schutzen, wie zu verhindern, dass
sich manche aus finanzieller Not oder mangelnder (Aus-)Bildung in die

Selbstversknechtung getrieben werden.

Welche konkreten MaRnahmen zur Gewahrleistung der formalen Bedingungen
von Freiheit zu ergreifen sind, kann nicht aus dem philosophischen Lehnstuhl
heraus definiert werden. Dies ist vielmehr der Gegenstand des o6ffentlichen
Diskurses und der demokratischen Entscheidungsfindung, wobei die Stimmen

aller Burgerinnen und Blrger gehoért und berucksichtigt werden sollten.

2. MICHAEL OAKESHOTT UBER URTEILSFINDUNG: ERFAHRUNG UND
TRADITION: SCHLUSSEL ZUR GUTEN POLITIK

Politische Theorie und politische Praxis sind zwei verschiedene Paar Schuhe. Die
politische Theorie dient der Analyse und Reflexion der politischen Praxis, sie greift
nicht direkt verandernd ein. Sie kann den Handelnden aber durch die
Formulierung evaluativer und normativer Schlussfolgerungen
Informationsgrundlagen liefern. Das ist die Ubliche Betrachtungsweise des
Verhaltnisses. Der britische Philosoph Michael Oakeshott (1901-1990) jedoch
sieht eine weitaus grofBere Kluft zwischen Theorie und Praxis. Sie stellen fur ihn
nicht nur kategorial unterschiedliche, sondern auch nur sehr begrenzt

miteinander in Beziehung stehende Modi der Welterfahrung dar.



FUr Oakeshott ist die politische Theorie, oder Philosophie, der Versuch, das
Zusammenleben und Zusammenhandeln in Gemeinwesen verstandlich zu
machen - grundsatzlich und ohne Fokus auf einen bestimmten empirischen Fall.
Sie ist Erkenntnisphilosophie. Die politische Theorie kann uns helfen zu
verstehen, was Politik ist, wie sie funktioniert, wie sie gelingt und scheitert. Sie
ermoglicht jedoch nicht, den Standpunkt einer quasi universellen Moral
einzunehmen oder zu simulieren. Sie kann keine allgemeingultigen
MalBnahmepakete schniren oder konkrete Empfehlungen fir die Gestaltung
einer gerechten Gesellschaftsordnung machen. Wer das dennoch versucht,

begeht einen Fehlschluss - die ignoratio elenchi, eine Themenverfehlung.

Die politische Praxis ist Politik, ist politisches Handeln. In ihrem Rahmen werden
Reformen oder Revolutionen angestolRen, durchgefuhrt oder verhindert, aber
auch konzipiert und bewertet. Der entscheidende Punkt ist, dass die politische
Praxis selbst, nicht die politische Theorie, die Handlungsempfehlungen liefert. Sie
ist nicht nur der Handlungs-, sondern auch der Erfahrungsraum des konkret
Politischen. Die praktischen Erfahrungen sind dem Begehren und dem Handeln-
Mussen geschuldet. Sie lassen sich nicht umgehen und sind nicht frei von
normativen Werturteilen. Doch weil sie greifbar, von Interessen geleitet und stets
auf konkrete Situationen bezogen sind, haben die gewonnenen Erfahrungen

keine universelle Gultigkeit und eine begrenzte Lebensdauer.

Eine wesentliche Schwierigkeit unserer Gesellschaft, so Oakeshott, liegt darin,
dass sowohl Theoretiker:innen als auch Praktiker:innen der Politik regelmaRig ihr
eigentliches Thema verfehlen. Politische Institutionen werden wie am Reil3brett
entworfen, und Reformvorschldage von abstrakten Prinzipien abgeleitet. Die
implizierte Vorstellung von guter Politik ahnelt dem Irrglauben, gute Kochkunst
zeichne sich durch das akribische Nachkochen von Rezepten aus Kochbulchern
aus. Dabei besteht wahre Kochkunst - genau wie gute Politik - darin,

vorgegebene Regeln kreativ zu interpretieren und sich bei Bedarf kunstvoll

4



dartuber hinwegzusetzen. Gute Politik, wie die Kochkunst, stitzt sich auf

praktisches Erfahrungswissen.

Praktisches Erfahrungswissen kann entweder durch eigene Erfahrung erworben
oder in Form von Traditionen weitergegeben werden. Beiderlei ,Wissens”
besteht haufig nicht den Test rationaler Prufung. Traditionelles Wissen ahnelt
Vorurteilen, wahrend persénliche Erfahrungen von Interessen geleitet und
subjektiv sind. Doch Oakeshott folgt hier dem grolRen Kritiker der progressiven
Aufklarungsphilosophie, Edmund Burke, und schlagt eine positivere Konnotation
vor, die Vorurteilen als ,latente Weisheiten” begreift. Diese Weisheiten mdgen
rationalen Standards nicht oder noch nicht entsprechen, aber sie kdnnen sich
dennoch als vernunftig erweisen und die Zeit Uberdauern, wenn sie sich als

praktikable Losungen bewdahren.

In erster Linie manifestieren sich die latenten Weisheiten in den Institutionen und
Gesetzen, die sich Uber mehrere Generationen hinweg und durch komplexe
Verhandlungsprozesse entwickelt und bewdahrt haben. Gute Politik schenkt
diesem zeitlichen Prufstein mehr Vertrauen als der kritischen Prufung Einzelner,
die den Status quo anhand ihrer abstrakten Prinzipien bewerten. Dies bedeutet
jedoch keineswegs eine Ablehnung von Fortschritt und Reform. Zum einen
geraten Verhandlungsprozesse immer wieder ins Stocken und Konflikte haben
finden oft nur temporare oder teilweise Losungen. Es geht also nicht nur darum,
den in den Institutionen sedimentierten Werten und Konfliktldsungen
nachzuspuren, sondern auch den impliziten "Andeutungen" einer authentischen
Weiterentwicklung. Oakeshott bezeichnet diese Aufgabe als Pursuit of Intimations.
Zum anderen existieren zwischen den Institutionen und Gesetzen Spannungen

und Widerspruche, die nach Harmonisierung verlangen.

Das Beispiel der gleichgeschlechtlichen Ehe veranschaulicht Oakeshotts
Denkweise. Ublicherweise rechtfertigt man solche Reformen durch den Ruckgriff

auf abstrakte Prinzipien wie universelle Menschenrechte. Die etablierte



Institution erscheint dementsprechend als ungerecht und muss durch eine neue,
gerechtere ersetzt werden. Dies ist zwar ein nachvollziehbarer Ansatz, doch er
enthalt Widerspruche, da die Ehe auch nach der Reform eine exklusive Institution
bleibt, die sich nur auf bindre partnerschaftliche Beziehungen mit sexueller
Komponente beschrankt. Ein konsequenter Ruckgriff auf die abstrakten
Prinzipien wdurde daher leicht radikalere Losungen wie die vollstandige

Abschaffung der Institution der Ehe nahelegen.

Vom Standpunkt Oakeshotts aus kann man die EinfiUhrung der Ehe fur
gleichgeschlechtliche Paare hingegen als eine logische Anpassung der
traditionellen Institution der Ehe an gesellschaftliche Entwicklungen betrachten.
Die Institution der Ehe, die sich in unserer Gesellschaft Uber Jahrhunderte hinweg
entwickelt hat, dient unter anderem dazu, dauerhafte, intime Beziehungen zu
férdern, wechselseitiges Vertrauen zu starken, personliche Sicherheit durch ein
System gegenseitiger Betreuung von Jung und Alt zu garantieren und

maoglicherweise auch Sexualitat zu domestizieren.

Uber lange Zeitrdume hinweg wurde die Ehe implizit auf heterosexuelle Paare
ausgerichtet. Doch in den letzten Jahrzehnten haben zahlreiche technologische
und  soziale  Entwicklungen  stattgefunden.  Fortschritte in  der
Empfangnisverhitung, verbesserte Qualitdt von Babynahrung, Veranderungen
der Geschlechterrollen und die wissenschaftliche Anerkennung, dass
Homosexualitat keine Krankheit ist - all diese Faktoren erdéffnen neue
Moglichkeiten. Sie ermdglichen, dass die Ehe ihre traditionellen Funktionen
weiterhin - und womaglich sogar konsequenter - erfullen kann, wenn sie fur

gleichgeschlechtliche Partnerschaften gedffnet wird.

Im Sinne Oakeshotts entspringt gute Politik also nicht dem rigiden Festhalten an
starren Doktrinen, sondern der sensiblen FortfUhrung unserer gesellschaftlichen
Traditionen, die die Vergangenheit respektiert und gleichzeitig Raum fur

zukunftige Entwicklungen Iasst.

6



3. WAS SIND ZENTRALE GRUNDE FUR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN)
DEMOKRATIEN?

Menschen sind moralisch gleichwertig und folglich gleich zu berechtigen - aber
ungleich in beinahe jeder anderen Hinsicht. Wie verschieden Vermégen und
Einkommen, Bildung, Erfahrung, Netzwerke, Talente und Gluck auf die
Bevdlkerung in unseren Demokratien verteilt sind, ist mitunter hart anzusehen.
Dennoch ist der Umstand der Ungleichheit grundsatzlich begrif3enswert. Eine
von nivellierten Massenmenschen bevdlkerte Gesellschaft - eine Gesellschaft
ohne das Genie und den Querkopf, ohne die Heldin und den Versager, ohne den
Krosus und die in prekaren Verhaltnissen lebende Kunstlerin, ohne den Gluckspilz
und den Pechvogel - das ist eine abstolRende, dystopische Vision. In einer
Demokratie ist Ungleichheit ein besorgniserregendes Faktum und eine
wunschenswerte Norm zugleich, denn die Hauptursache von Ungleichheit ist die
Freiheit. Nur weil die Menschen in liberalen Demokratien ihre eigenen Ziele
definieren und verfolgen durfen; weil sie Geld frei verdienen, gewinnen,
ausgeben und verschenken durfen; weil sie sich frei mit anderen Menschen
verbinden oder sich aus der Gesellschaft entziehen durfen; nur deshalb kénnen

sie einander in so vielen Hinsichten so unahnlich sein.

Dass extreme Ungleichheit die BUrger:innen untereinander entfremden und zu
gewaltigen Problemen in der Demokratie fuhren kann, steht allerdings auch
auller Frage. Extremer Reichtum kann zur Unterwanderung des
allgemeinverbindlichen Regelwerks des gesellschaftlichen Zusammenschlusses
fihren. Extreme Armut verunmadglicht den Betroffenen, ein freiheitliches Leben

zu fuhren und eigene Ziele zu verfolgen.

Gegen extreme Ungleichheit muss also etwas gemacht werden, aber man kann
nur sehr bedingt an den Ursachen ansetzen (dafiir waren ja Beschrankungen der
Freiheit notig). Losungen muissen also an den Wirkungen ansetzen. Einerseits

sind diesbezuglich Mechanismen zur Verhinderung von Machtmissbrauch zu

7



nennen: von Parteienfinanzierungsgesetzen Uber die Gewaltentrennung hin bis
zum Foderalismus. Andererseits ist es das Bildungswesen und die
Sozialstaatlichkeit, mit denen ein Staat darauf hinwirken kann, Armut an

6konomischen und anderen Kapitalien so gut als méglich zu beseitigen.

4. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITAT (MEHRDEUTIGKEIT,
WIDERSPRUCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES
POLITISCHEN UMGEHEN?

Die Rede von den zwei Modellen, der enterprise und der civil association kdnnte
suggerieren, es gabe eine gute und eine schlechte Staatsform. Damit wirde man
Oakeshott grundlich missverstehen. Er will die beiden Modelle gesellschaftlicher
Zusammenschlisse als Idealtypen verstanden wissen, als theoretische
Konstrukte, die man aus einer karikaturhaften Uberzeichnung der Wirklichkeit zu
Analysezwecken gewinnt. In grober, aber Vvielleicht doch hilfreicher
Vereinfachung, mag man sich die Funktion dieser Idealtypen analog zu den
Stimmen des Engelchens und Teufelchens denken, die Comicfiguren zum
rechtschaffenen Handeln motivieren bzw. in Versuch fuhren und sich doch nie

vollstandig durchsetzen kénnen.

Will eine liberale Demokratie dem Model der civil association entgegenstreben
und zugleich mehr als der ,Traum einer Logikerin” (Oakeshott 1975, On Human
Conduct, 149) sein, dann mussen hie und da eben doch die Eigenschaften einer
enterprise association aufblitzen. Man muss in Kauf nehmen, gelegentlich
instrumentelle Regeln aufzustellen, um Dilemmata kollektiven Handelns zu |3sen.
Ein aktuelles Beispiel stellt die Umwelt- und Klimaschutzpolitik dar. Oakeshotts
Uberlegungen auf diesen Fall Ubertragend lieRe sich gewiss sagen, dass hier zu

viel fur zukinftige Generationen auf dem Spiel steht, als dass man sich auf die



Gewabhrleistung der formalen Freiheitsbedingungen fir gegenwartig lebende

Burger:innen konzentrieren kdnnte.

Allgemein gilt, dass man laut Oakeshott mit Ambiguitaten und Ambivalenzen im
Bereich des Politischen leben kdnnen muss. Statt Schwarz und Weil3 gibt es hier
notwendig Grautdéne. Die Harmonisierung und Abschwachung von
Widerspruchlichkeiten im Gesellschaftsleben stellt zwar eine zentrale Aufgabe
der Gesetzgebung dar (siehe 6). Doch jegliches Streben nach Perfektion in diesem
Bereich, sei es die Realisierung vollkommener Freiheit oder Gerechtigkeit, ist
gemald Oakeshott zum Scheitern verdammt. Kontingenz lasst sich weder

theoretisch, noch praktisch in Luft auflésen.

Interessanterweise ist das notwendige Scheitern aus Oakeshotts Sicht gar nicht
das groldte Laster politischer Reinheitstraume. Vielmehr sind es die
unbeabsichtigten Nebenfolgen. Weil sich die Perfektion immer aufs Neue
entzieht, sehen sich Perfektionisten zur Radikalisierung gezwungen; um die
Hoffnung, das Unerreichbare doch noch zu erreichen, aufrecht erhalten zu
kdbnnen, mussen sie zu immer drastischen MalRnahmen greifen. An der
Franzdsischen Revolution lasst sich dieses Drama gut ablesen. Zu Beginn noch
reformerisch, ja restauratisch gesinnt, wollten sie eigentlich nur bereits
kodifizierte Reglungen aktualisieren und wieder Geltung verschaffen (die
Generalstande). Sie griffen zur Gewalt, weil ihre Forderungen unerhort blieben.
Zusatzlich aber lieRBen sich einige vom Virus des ,Rationalismus in der Politik”
(siehe 6.) infizieren. Sie begannen wie Voltaire zu glauben, dass man zuerst alle
bestehenden Gesetze verbrennen, um gute erhalten zu kénnen. Andernfalls
musse die Staatsordnung ja das unreine Resultat z.T. jahrhundertelanger
Aushandlungsprozesse bleiben. Wer sich dem Kompromiss (der fiir alle Seiten ja
immer ein Stick weit kompromittierend ist) verweigert, so Oakeshott, muss den

Konsens durch Terreur erzwingen.



5. WAS PRAGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRAGT UNSEREN
URTEILSSTANDORT? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE EINES
MOGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK
ZU NEHMEN?

Politischer Perfektionismus scheitert gleich doppelt: an der praktischen
Wirklichkeit und an der Theorie. Dies zu unterstreichen ist wichtig, denn fur
Oakeshott sind Theorie und Praxis zwei nicht nur kategorial unterschiedliche,

sondern nur sehr bedingt aufeinander beziehbare Modi der Welterfahrung.

Politische Theorie (bzw. Philosophie) ist fir ihn der Versuch, das Zusammenleben
und Zusammenhandeln in Gemeinwesen verstandlich zu machen; grundsatzlich
und ohne den Blick auf irgendeinen bestimmten empirischen Fall. Sie ist
Erkenntnisphilosophie. Politische Theorie ist kompetent, sich zu den formalen
Bedingungen von Politik zu aduBern, aber inkompetent konkrete
MalBnahmepakete zu schniren. Wer meine, politische Philosophie erlaube es,
den archimedischen Standpunkt einer quasi universellen Moral einzunehmen
oder zumindest zu simulieren, um Empfehlungen fur die Ausgestaltung einer
gerechten Gesellschaftsordnung zu unterbreiten, begeht laut Oakeshott den

Fehlschluss der ignoratio elenchi; ihr oder ihm unterlauft eine Themenverfehlung.

Politische Praxis ist Politik, ist politisches Handeln, im Rahmen dessen Reformen
oder Revolutionen angestol3en, durchgefiuhrt oder verhindert, aber auch erdacht
und beurteilt werden. Und dass die politische Praxis selbst (anstatt der
politischen Theorie) die Handlungsempfehlungen generiert, ist der
entscheidende Punkt: politische Praxis ist nicht nur der Handlungs-, sondern
auch der Erfahrungsraum des konkret Politischen. Die praktischen Erfahrungen
schulden sich dem Begehren und dem Handeln-Mussen. Um sie fuhrt ebenso
wenig ein Weg vorbei, wie sie normative Werturteile umgehen kdnnten; aber weil

sie handfest, interessensbezogen und stets auf konkrete Situationen bezogen

10



sind, haben die gewonnen Erfahrungen keine universelle Gultigkeit und eine

stark begrenzte Halbwertszeit.



LITERATUR

Beckstein, Martin (2019) “Political conservation, or how to prevent institutional

decay." Constellations 26/4, 623-637.

Henkel, Michael und Oliver W. Lembcke, Hrsg. (2013) Praxis und Politik - Michael

Oakeshott im Dialog. Tubingen: Mohr Siebeck.

Johnson, N. (1985) ,Die politische Philosophie Michael Oakeshotts”, in Zeitschrift
far Politik 32/4, 347-374.

Norris, A. (2016) ‘Michael Oakeshott and the Postulates of Individuality’ Political
Theory 45/6: 824-852.

Oakeshott, M. (2015) Experience and its Modes. Cambridge: Cambridge University

Press.

Oakeshott, M. (1996). The politics of faith and the politics of scepticism. New

Haven, CT: Yale University Press.

Oakeshott, Michael (1991). Rationalism in Politics and Other Essays. London:

Methuen
Oakeshott, Michael (1975). On Human Conduct. Oxford: Clarendon Press.

Trimcev, Eno (2019) Conservative Theory as Sympathetic Dissent: The Example of

Michael Oakeshott. Journal of Political Ideologies 24/3, 275-294.



