
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

MICHAEL OAKESHOTT 
VERFASST VON MARTIN BECKSTEIN 

INHALTSVERZEICHNIS 

1. MICHAEL OAKESHOTT ZUR DEMOKRATIE: DEMOKRATIE ALS POLITISCHE ORDNUNG OHNE EIGENE ZIELE ............. 1 

2. Michael Oakeshott über Urteilsfindung: Erfahrung und Tradition: Schlüssel zur guten Politik .. 3 

3. Was sind zentrale Gründe für Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? .................................... 7 

4. Wie sollten wir mit Ambiguität (Mehrdeutigkeit, Widersprüchlichkeit) und Ambivalenzen im 
Bereich des Politischen umgehen? ............................................................................................................ 8 

5. Was prägt unsere Sicht auf die Welt bzw. was prägt unseren Urteilsstandort? Und was gilt es 
daher im Sinne eines möglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zu nehmen? 10 

Literatur ....................................................................................................................................................... 12 

 

1.  MICHAEL OAKESHOTT ZUR DEMOKRATIE: DEMOKRATIE ALS POLITISCHE ORDNUNG 

OHNE EIGENE ZIELE 

Laut dem britischen Philosophen Michael Oakeshott (1901-1990) zeichnet sich ein 

guter Staat vor allem dadurch aus, dass er seinen Bürgerinnen und Bürgern einen 

formellen Ordnungsrahmen bereitstellt. Dieser Rahmen hat eigentlich nur ein 

Ziel: den Bürgerinnen und Bürgern zu ermöglichen, ihre eigenen Ziele zu 

Sdefinieren und zu verfolgen. Das Modell eines solchen Staates nennt Oakeshott 

zivilgesellschaftliche Vereinigung (civil association). 

Dem gegenüber steht ein Staat, der dem Modell einer unternehmerischen 

Vereinigung (enterprise association) folgt. Gleich einem Wirtschaftskonzern, der 

seine Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter auf die Maximierung des Profits 

verpflichtet, schreibt dieses Modell seinen Bürgerinnen und Bürgern ein zentral 

definiertes Ziel vor. Oakeshott lehnt diese Art von Staat ab, da er sie eher als 



 
2 

fremdbestimmte Mittel anstatt als autonome Selbstzwecke behandelt. In 

Oakeshotts Ansicht sollte ein Staat seinen Bürgerinnen und Bürgern dienen und 

nicht umgekehrt. 

Der zentrale Wert, der bei Oakeshotts Überlegungen im Hintergrund steht, ist der 

Wert der individuellen Freiheit und die Frage, wie sie in Zusammenschlüssen zu 

Kollektiven gewahrt werden kann. In den meisten Bereichen des menschlichen 

Lebens, argumentiert Oakeshott, ist die individuelle Freiheit durchaus mit dem 

Modell der unternehmerischen Vereinigung kompatibel, wie etwa im 

Wirtschaftsleben. Arbeitgeber:innen laden hier andere Menschen zur Mitarbeit 

an einem von ihnen entwickelten Projekt ein, wofür jene auf einen Teil ihrer 

selbstbestimmten Freizeit verzichten müssen und für diesen Verzicht entlohnt 

werden. Arbeitnehmer:innen können sich darauf einlassen oder nicht, und 

grundsätzlich können sie ihre Meinung jederzeit ändern. Deshalb bleibt ihre 

Freiheit gewahrt. Es steht ihnen frei, aus der Vereinigung aus- und in eine andere 

einzutreten. 

Und genau das ist im Bereich der Politik anders. Im Unterschied zu Firmen oder 

Sportvereinen ist die Mitgliedschaft in einem Staat keine freiwillige 

Angelegenheit. Der Staat hat uns nicht gefragt, ob wir eintreten wollen. Und ohne 

Weiteres lässt er uns auch meist nicht austreten. Staaten sind gewissermaßen 

Zwangsvereinigungen. Sie können individuelle Freiheit nur gewährleisten, indem 

sie ihren Mitgliedern möglichst wenige substanzielle Vorschriften machen.  

Dabei spielt es keine Rolle, wie edel das zentral definierte Kollektivziel erscheinen 

mag. Ob es die Weltherrschaft, die Steigerung des Bruttosozialprodukts, 

Fortschritt, allgemeines Glück und Gesundheit oder soziale Gerechtigkeit ist:  

Wenn ein Staat von seinen Bürger:innen Gehorsam einfordert und materielle 

Opfer wie Steuern zur Erreichung eines solchen Ziels erzwingt, reduziert er sie 

letztlich auf das, was Aristoteles als Sklaverei bezeichnete: zu belebten 

Werkzeugen. 



 
3 

Oakeshott plädiert also dafür, dass ein Staat primär ein neutraler 

Ordnungsrahmen sein sollte, der es seinen Bürgerinnen und Bürgern ermöglicht, 

ihre eigenen Ziele zu definieren und zu verfolgen. Das bedeutet jedoch nicht, dass 

ein Staat nach Oakeshott keine Steuern erheben, keine Polizei unterhalten, keine 

Schulpflicht einführen oder kein Einkommen umverteilen dürfte. Im Gegenteil, er 

sieht es als Aufgabe des Staates an, die formalen Bedingungen von Freiheit zu 

gewährleisten. Dazu gehört es ebenso, Bürgerinnen und Bürger vor Übergriffen 

untereinander und äußeren Aggressoren zu schützen, wie zu verhindern, dass 

sich manche aus finanzieller Not oder mangelnder (Aus-)Bildung in die 

Selbstversknechtung getrieben werden. 

Welche konkreten Maßnahmen zur Gewährleistung der formalen Bedingungen 

von Freiheit zu ergreifen sind, kann nicht aus dem philosophischen Lehnstuhl 

heraus definiert werden. Dies ist vielmehr der Gegenstand des öffentlichen 

Diskurses und der demokratischen Entscheidungsfindung, wobei die Stimmen 

aller Bürgerinnen und Bürger gehört und berücksichtigt werden sollten. 

 

2. MICHAEL OAKESHOTT ÜBER URTEILSFINDUNG: ERFAHRUNG UND 

TRADITION: SCHLÜSSEL ZUR GUTEN POLITIK 

Politische Theorie und politische Praxis sind zwei verschiedene Paar Schuhe. Die 

politische Theorie dient der Analyse und Reflexion der politischen Praxis, sie greift 

nicht direkt verändernd ein. Sie kann den Handelnden aber durch die 

Formulierung evaluativer und normativer Schlussfolgerungen 

Informationsgrundlagen liefern. Das ist die übliche Betrachtungsweise des 

Verhältnisses. Der britische Philosoph Michael Oakeshott (1901-1990) jedoch 

sieht eine weitaus größere Kluft zwischen Theorie und Praxis. Sie stellen für ihn 

nicht nur kategorial unterschiedliche, sondern auch nur sehr begrenzt 

miteinander in Beziehung stehende Modi der Welterfahrung dar. 



 
4 

Für Oakeshott ist die politische Theorie, oder Philosophie, der Versuch, das 

Zusammenleben und Zusammenhandeln in Gemeinwesen verständlich zu 

machen - grundsätzlich und ohne Fokus auf einen bestimmten empirischen Fall. 

Sie ist Erkenntnisphilosophie. Die politische Theorie kann uns helfen zu 

verstehen, was Politik ist, wie sie funktioniert, wie sie gelingt und scheitert. Sie 

ermöglicht jedoch nicht, den Standpunkt einer quasi universellen Moral 

einzunehmen oder zu simulieren. Sie kann keine allgemeingültigen 

Maßnahmepakete schnüren oder konkrete Empfehlungen für die Gestaltung 

einer gerechten Gesellschaftsordnung machen. Wer das dennoch versucht, 

begeht einen Fehlschluss - die ignoratio elenchi, eine Themenverfehlung. 

Die politische Praxis ist Politik, ist politisches Handeln. In ihrem Rahmen werden 

Reformen oder Revolutionen angestoßen, durchgeführt oder verhindert, aber 

auch konzipiert und bewertet. Der entscheidende Punkt ist, dass die politische 

Praxis selbst, nicht die politische Theorie, die Handlungsempfehlungen liefert. Sie 

ist nicht nur der Handlungs-, sondern auch der Erfahrungsraum des konkret 

Politischen. Die praktischen Erfahrungen sind dem Begehren und dem Handeln-

Müssen geschuldet. Sie lassen sich nicht umgehen und sind nicht frei von 

normativen Werturteilen. Doch weil sie greifbar, von Interessen geleitet und stets 

auf konkrete Situationen bezogen sind, haben die gewonnenen Erfahrungen 

keine universelle Gültigkeit und eine begrenzte Lebensdauer. 

Eine wesentliche Schwierigkeit unserer Gesellschaft, so Oakeshott, liegt darin, 

dass sowohl Theoretiker:innen als auch Praktiker:innen der Politik regelmäßig ihr 

eigentliches Thema verfehlen. Politische Institutionen werden wie am Reißbrett 

entworfen, und Reformvorschläge von abstrakten Prinzipien abgeleitet. Die 

implizierte Vorstellung von guter Politik ähnelt dem Irrglauben, gute Kochkunst 

zeichne sich durch das akribische Nachkochen von Rezepten aus Kochbüchern 

aus. Dabei besteht wahre Kochkunst – genau wie gute Politik – darin, 

vorgegebene Regeln kreativ zu interpretieren und sich bei Bedarf kunstvoll 



 
5 

darüber hinwegzusetzen. Gute Politik, wie die Kochkunst, stützt sich auf 

praktisches Erfahrungswissen. 

Praktisches Erfahrungswissen kann entweder durch eigene Erfahrung erworben 

oder in Form von Traditionen weitergegeben werden. Beiderlei „Wissens“ 

besteht häufig nicht den Test rationaler Prüfung. Traditionelles Wissen ähnelt 

Vorurteilen, während persönliche Erfahrungen von Interessen geleitet und 

subjektiv sind. Doch Oakeshott folgt hier dem großen Kritiker der progressiven 

Aufklärungsphilosophie, Edmund Burke, und schlägt eine positivere Konnotation 

vor, die Vorurteilen als „latente Weisheiten“ begreift. Diese Weisheiten mögen 

rationalen Standards nicht oder noch nicht entsprechen, aber sie können sich 

dennoch als vernünftig erweisen und die Zeit überdauern, wenn sie sich als 

praktikable Lösungen bewähren.  

In erster Linie manifestieren sich die latenten Weisheiten in den Institutionen und 

Gesetzen, die sich über mehrere Generationen hinweg und durch komplexe 

Verhandlungsprozesse entwickelt und bewährt haben. Gute Politik schenkt 

diesem zeitlichen Prüfstein mehr Vertrauen als der kritischen Prüfung Einzelner, 

die den Status quo anhand ihrer abstrakten Prinzipien bewerten. Dies bedeutet 

jedoch keineswegs eine Ablehnung von Fortschritt und Reform. Zum einen 

geraten Verhandlungsprozesse immer wieder ins Stocken und Konflikte haben 

finden oft nur temporäre oder teilweise Lösungen. Es geht also nicht nur darum, 

den in den Institutionen sedimentierten Werten und Konfliktlösungen 

nachzuspüren, sondern auch den impliziten "Andeutungen" einer authentischen 

Weiterentwicklung. Oakeshott bezeichnet diese Aufgabe als Pursuit of Intimations. 

Zum anderen existieren zwischen den Institutionen und Gesetzen Spannungen 

und Widersprüche, die nach Harmonisierung verlangen. 

Das Beispiel der gleichgeschlechtlichen Ehe veranschaulicht Oakeshotts 

Denkweise. Üblicherweise rechtfertigt man solche Reformen durch den Rückgriff 

auf abstrakte Prinzipien wie universelle Menschenrechte. Die etablierte 



 
6 

Institution erscheint dementsprechend als ungerecht und muss durch eine neue, 

gerechtere ersetzt werden. Dies ist zwar ein nachvollziehbarer Ansatz, doch er 

enthält Widersprüche, da die Ehe auch nach der Reform eine exklusive Institution 

bleibt, die sich nur auf binäre partnerschaftliche Beziehungen mit sexueller 

Komponente beschränkt. Ein konsequenter Rückgriff auf die abstrakten 

Prinzipien würde daher leicht radikalere Lösungen wie die vollständige 

Abschaffung der Institution der Ehe nahelegen. 

Vom Standpunkt Oakeshotts aus kann man die Einführung der Ehe für 

gleichgeschlechtliche Paare hingegen als eine logische Anpassung der 

traditionellen Institution der Ehe an gesellschaftliche Entwicklungen betrachten. 

Die Institution der Ehe, die sich in unserer Gesellschaft über Jahrhunderte hinweg 

entwickelt hat, dient unter anderem dazu, dauerhafte, intime Beziehungen zu 

fördern, wechselseitiges Vertrauen zu stärken, persönliche Sicherheit durch ein 

System gegenseitiger Betreuung von Jung und Alt zu garantieren und 

möglicherweise auch Sexualität zu domestizieren. 

Über lange Zeiträume hinweg wurde die Ehe implizit auf heterosexuelle Paare 

ausgerichtet. Doch in den letzten Jahrzehnten haben zahlreiche technologische 

und soziale Entwicklungen stattgefunden. Fortschritte in der 

Empfängnisverhütung, verbesserte Qualität von Babynahrung, Veränderungen 

der Geschlechterrollen und die wissenschaftliche Anerkennung, dass 

Homosexualität keine Krankheit ist - all diese Faktoren eröffnen neue 

Möglichkeiten. Sie ermöglichen, dass die Ehe ihre traditionellen Funktionen 

weiterhin - und womöglich sogar konsequenter - erfüllen kann, wenn sie für 

gleichgeschlechtliche Partnerschaften geöffnet wird. 

Im Sinne Oakeshotts entspringt gute Politik also nicht dem rigiden Festhalten an 

starren Doktrinen, sondern der sensiblen Fortführung unserer gesellschaftlichen 

Traditionen, die die Vergangenheit respektiert und gleichzeitig Raum für 

zukünftige Entwicklungen lässt. 



 
7 

3. WAS SIND ZENTRALE GRÜNDE FÜR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN) 

DEMOKRATIEN? 

Menschen sind moralisch gleichwertig und folglich gleich zu berechtigen – aber 

ungleich in beinahe jeder anderen Hinsicht. Wie verschieden Vermögen und 

Einkommen, Bildung, Erfahrung, Netzwerke, Talente und Glück auf die 

Bevölkerung in unseren Demokratien verteilt sind, ist mitunter hart anzusehen. 

Dennoch ist der Umstand der Ungleichheit grundsätzlich begrüßenswert. Eine 

von nivellierten Massenmenschen bevölkerte Gesellschaft – eine Gesellschaft 

ohne das Genie und den Querkopf, ohne die Heldin und den Versager, ohne den 

Krösus und die in prekären Verhältnissen lebende Künstlerin, ohne den Glückspilz 

und den Pechvogel – das ist eine abstoßende, dystopische Vision. In einer 

Demokratie ist Ungleichheit ein besorgniserregendes Faktum und eine 

wünschenswerte Norm zugleich, denn die Hauptursache von Ungleichheit ist die 

Freiheit. Nur weil die Menschen in liberalen Demokratien ihre eigenen Ziele 

definieren und verfolgen dürfen; weil sie Geld frei verdienen, gewinnen, 

ausgeben und verschenken dürfen; weil sie sich frei mit anderen Menschen 

verbinden oder sich aus der Gesellschaft entziehen dürfen; nur deshalb können 

sie einander in so vielen Hinsichten so unähnlich sein. 

Dass extreme Ungleichheit die Bürger:innen untereinander entfremden und zu 

gewaltigen Problemen in der Demokratie führen kann, steht allerdings auch 

außer Frage. Extremer Reichtum kann zur Unterwanderung des 

allgemeinverbindlichen Regelwerks des gesellschaftlichen Zusammenschlusses 

führen. Extreme Armut verunmöglicht den Betroffenen, ein freiheitliches Leben 

zu führen und eigene Ziele zu verfolgen. 

Gegen extreme Ungleichheit muss also etwas gemacht werden, aber man kann 

nur sehr bedingt an den Ursachen ansetzen (dafür wären ja Beschränkungen der 

Freiheit nötig). Lösungen müssen also an den Wirkungen ansetzen. Einerseits 

sind diesbezüglich Mechanismen zur Verhinderung von Machtmissbrauch zu 



 
8 

nennen: von Parteienfinanzierungsgesetzen über die Gewaltentrennung hin bis 

zum Föderalismus. Andererseits ist es das Bildungswesen und die 

Sozialstaatlichkeit, mit denen ein Staat darauf hinwirken kann, Armut an 

ökonomischen und anderen Kapitalien so gut als möglich zu beseitigen. 

 

4. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (MEHRDEUTIGKEIT, 

WIDERSPRÜCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES 

POLITISCHEN UMGEHEN? 

Die Rede von den zwei Modellen, der enterprise und der civil association könnte 

suggerieren, es gäbe eine gute und eine schlechte Staatsform. Damit würde man 

Oakeshott gründlich missverstehen. Er will die beiden Modelle gesellschaftlicher 

Zusammenschlüsse als Idealtypen verstanden wissen, als theoretische 

Konstrukte, die man aus einer karikaturhaften Überzeichnung der Wirklichkeit zu 

Analysezwecken gewinnt. In grober, aber vielleicht doch hilfreicher 

Vereinfachung, mag man sich die Funktion dieser Idealtypen analog zu den 

Stimmen des Engelchens und Teufelchens denken, die Comicfiguren zum 

rechtschaffenen Handeln motivieren bzw. in Versuch führen und sich doch nie 

vollständig durchsetzen können. 

Will eine liberale Demokratie dem Model der civil association entgegenstreben 

und zugleich mehr als der „Traum einer Logikerin“ (Oakeshott 1975, On Human 

Conduct, 149) sein, dann müssen hie und da eben doch die Eigenschaften einer 

enterprise association aufblitzen. Man muss in Kauf nehmen, gelegentlich 

instrumentelle Regeln aufzustellen, um Dilemmata kollektiven Handelns zu lösen. 

Ein aktuelles Beispiel stellt die Umwelt- und Klimaschutzpolitik dar. Oakeshotts 

Überlegungen auf diesen Fall übertragend ließe sich gewiss sagen, dass hier zu 

viel für zukünftige Generationen auf dem Spiel steht, als dass man sich auf die 



 
9 

Gewährleistung der formalen Freiheitsbedingungen für gegenwärtig lebende 

Bürger:innen konzentrieren könnte. 

Allgemein gilt, dass man laut Oakeshott mit Ambiguitäten und Ambivalenzen im 

Bereich des Politischen leben können muss. Statt Schwarz und Weiß gibt es hier 

notwendig Grautöne. Die Harmonisierung und Abschwächung von 

Widersprüchlichkeiten im Gesellschaftsleben stellt zwar eine zentrale Aufgabe 

der Gesetzgebung dar (siehe 6). Doch jegliches Streben nach Perfektion in diesem 

Bereich, sei es die Realisierung vollkommener Freiheit oder Gerechtigkeit, ist 

gemäß Oakeshott zum Scheitern verdammt. Kontingenz lässt sich weder 

theoretisch, noch praktisch in Luft auflösen.  

Interessanterweise ist das notwendige Scheitern aus Oakeshotts Sicht gar nicht 

das größte Laster politischer Reinheitsträume. Vielmehr sind es die 

unbeabsichtigten Nebenfolgen. Weil sich die Perfektion immer aufs Neue 

entzieht, sehen sich Perfektionisten zur Radikalisierung gezwungen; um die 

Hoffnung, das Unerreichbare doch noch zu erreichen, aufrecht erhalten zu 

können, müssen sie zu immer drastischen Maßnahmen greifen. An der 

Französischen Revolution lässt sich dieses Drama gut ablesen. Zu Beginn noch 

reformerisch, ja restauratisch gesinnt, wollten sie eigentlich nur bereits 

kodifizierte Reglungen aktualisieren und wieder Geltung  verschaffen (die 

Generalstände). Sie griffen zur Gewalt, weil ihre Forderungen unerhört blieben. 

Zusätzlich aber ließen sich einige vom Virus des „Rationalismus in der Politik“ 

(siehe 6.) infizieren. Sie begannen wie Voltaire zu glauben, dass man zuerst alle 

bestehenden Gesetze verbrennen, um gute erhalten zu können. Andernfalls 

müsse die Staatsordnung ja das unreine Resultat z.T. jahrhundertelanger 

Aushandlungsprozesse bleiben. Wer sich dem Kompromiss (der für alle Seiten ja 

immer ein Stück weit kompromittierend ist) verweigert, so Oakeshott, muss den 

Konsens durch Terreur erzwingen. 



 
10 

5. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE EINES 

MÖGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK 

ZU NEHMEN? 

Politischer Perfektionismus scheitert gleich doppelt: an der praktischen 

Wirklichkeit und an der Theorie. Dies zu unterstreichen ist wichtig, denn für 

Oakeshott sind Theorie und Praxis zwei nicht nur kategorial unterschiedliche, 

sondern nur sehr bedingt aufeinander beziehbare Modi der Welterfahrung.  

Politische Theorie (bzw. Philosophie) ist für ihn der Versuch, das Zusammenleben 

und Zusammenhandeln in Gemeinwesen verständlich zu machen; grundsätzlich 

und ohne den Blick auf irgendeinen bestimmten empirischen Fall. Sie ist 

Erkenntnisphilosophie. Politische Theorie ist kompetent, sich zu den formalen 

Bedingungen von Politik zu äußern, aber inkompetent konkrete 

Maßnahmepakete zu schnüren. Wer meine, politische Philosophie erlaube es, 

den archimedischen Standpunkt einer quasi universellen Moral einzunehmen 

oder zumindest zu simulieren, um Empfehlungen für die Ausgestaltung einer 

gerechten Gesellschaftsordnung zu unterbreiten, begeht laut Oakeshott den 

Fehlschluss der ignoratio elenchi; ihr oder ihm unterläuft eine Themenverfehlung.  

Politische Praxis ist Politik, ist politisches Handeln, im Rahmen dessen Reformen 

oder Revolutionen angestoßen, durchgeführt oder verhindert, aber auch erdacht 

und beurteilt werden. Und dass die politische Praxis selbst (anstatt der 

politischen Theorie) die Handlungsempfehlungen generiert, ist der 

entscheidende Punkt: politische Praxis ist nicht nur der Handlungs-, sondern 

auch der Erfahrungsraum des konkret Politischen. Die praktischen Erfahrungen 

schulden sich dem Begehren und dem Handeln-Müssen. Um sie führt ebenso 

wenig ein Weg vorbei, wie sie normative Werturteile umgehen könnten; aber weil 

sie handfest, interessensbezogen und stets auf konkrete Situationen bezogen 



 
11 

sind, haben die gewonnen Erfahrungen keine universelle Gültigkeit und eine 

stark begrenzte Halbwertszeit. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
12 

LITERATUR 

Beckstein, Martin (2019) “Political conservation, or how to prevent institutional 

decay." Constellations 26/4, 623-637. 

Henkel, Michael und Oliver W. Lembcke, Hrsg. (2013) Praxis und Politik – Michael 

Oakeshott im Dialog. Tübingen: Mohr Siebeck. 

Johnson, N. (1985) „Die politische Philosophie Michael Oakeshotts“, in Zeitschrift 

für Politik 32/4, 347–374. 

Norris, A. (2016) ‘Michael Oakeshott and the Postulates of Individuality’ Political 

Theory 45/6: 824–852. 

Oakeshott, M. (2015) Experience and its Modes. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Oakeshott, M. (1996). The politics of faith and the politics of scepticism. New 

Haven, CT: Yale University Press. 

Oakeshott, Michael (1991). Rationalism in Politics and Other Essays. London: 

Methuen 

Oakeshott, Michael (1975). On Human Conduct. Oxford: Clarendon Press. 

Trimcev, Eno (2019) Conservative Theory as Sympathetic Dissent: The Example of 

Michael Oakeshott. Journal of Political Ideologies 24/3, 275–294.  


