BEGLEITTEXT
AUS DER PERSPEKTIVE VON

MICHAEL FOUCAULT

VERFASST VON FRIEDER VOGELMANN

INHALTSVERZEICHNIS

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/ GESELLSCHAFT? w.v.evuvveveveereeeeveresessenenesesessannas 1

2.WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITAT (MEHRDEUTIGKEIT, WIDERSPRUCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM
BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHEN? «..evveeteveeteteeeeeeeeeteseteeeseeseseesesessaseseesesensesensesesessesensesensesesessesesesessesesesenes 5

3. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH
UNTERSCHEIDENT? ..uteruteeuteeteetestestesasestesasesasesatesasesasesasesasesasesasesasesasesatesasesasesasesasesasesasesasesasesnsesasesasessesnsennne 7

4. WAS PRAGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRAGT UNSEREN URTEILSSTANDORT? UND WAS GILT ES
DAHER IM SINNE EINES MOGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK ZU NEHMEN?......... 12

5. WELCHE IMPULSE/RATSCHLAGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE URTEILSBILDUNG ODER EIN ,, GUTES
POLITISCHES URTEIL"” NENNEN/ABLEITEN? (WAS SOLLTE IM POLITISCHEN URTEILEN BERUCKSICHTIGT WERDEN?
WAS WARE NICHT GUT? WAS MACHT EIN GUTES POLITISCHES URTEIL AUS?...) cv.veveeieireerereeeeeseseeseeeesssssesenesssnens 14

(=] =) (U OO URRRRRRRR 17

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT?

Michel Foucault, franzésischer Philosoph und Historiker, gilt zwar als einer der
einflussreichsten politischen Denker des 20. Jahrhunderts. Der Begriff
.Demokratie” spielt jedoch aus zwei Grinden keine wesentliche Rolle in Foucaults
politischem Denken. Erstens vermied Foucault es, sich innerhalb der vorhanden
politischen Koordinatensysteme einzuordnen, selbst wenn er in politischen
Kampfen aktiv war. Statt ,eine politische Position zu definieren (was uns auf eine
Wahl auf einem bereits bestehenden Schachbrett zurtckfuhrt)” sah er die

Aufgabe politischer Theoretiker_innen darin, ,neue Schemata der Politisierung



auszudenken und hervorzubringen”.! Flir Foucault ist es schon deshalb nicht
sinnvoll, fur oder gegen Demokratie Stellung zu beziehen, weil diese Abstraktion
im Unklaren lasst, was wir unter ,Demokratie” verstehen: Die liberale Gestalt der
mit dem Kapitalismus verzahnten Demokratie unserer Gesellschaften oder das
antike Vorbild einer Demokratie, in der Amter ausgelost werden und jeder vor der
Volksversammlung sprechen darf? 2 Foucaults konzentriert sich in seinem
politischen Denken daher auf die radikale Infragestellung vermeintlich
natdrlicher Phanomene wie dem Wahnsinn, der Kriminalitat oder der Sexualitat.?
An all diesen Beispielen zeigt er in seiner theoretischen Arbeit, welche sozialen
Praktiken jenes Wissen ermaoglichen, jene Machtbeziehungen herstellen und jene
Subjektivitaten erschaffen, die diesen Phanomenen ihre Naturhaftigkeit
verleihen und damit unserem Denken, Handeln und Sein scheinbar notwendige
Grenzen setzen. Damit wird Politik radikal ausgedehnt, weit Uber die
Institutionen, die  wir gewodhnlich damit verbinden (Parlamente,

Exekutivbehorden, Gerichte), hinaus.

Deutet man Foucaults Absicht als Politisierung vermeintlich unpolitischer
Bereiche der Gesellschaft und versteht darunter, dass diese Bereiche der
Selbstreflexion und der Selbststeuerung durch die Individuen in einer
Gesellschaft zugangig werden sollen, mag man das auch »Demokratisierung«
nennen. Dann stol3en wir allerdings auf den zweiten Grund, aus dem Foucault
den Begriff der Demokratie vermeidet: Da fur uns »Demokratie« rundum positiv

besetzt ist, blenden wir allzu oft ihre problematischen Aspekte aus. Gerade sie

1 Michel Foucault, »Die Machtverhiltnisse gehen in das Innere der Kérper tiber (Nr. 197)« [1977], in: ders.: Dits
et Ecrits, Bd. Ill, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2003, S. 298-309, hier S. 306.

2 Das sind nur zwei von vielen méglichen Alternativen. Vgl. Giorgio Agamben et al., Demokratie? Eine Debatte,
Berlin: Suhrkamp, 2012.

3 vgl. respektive Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der
Vernunft [1961], (ibers. von U. Képpen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1989; Michel Foucault, Uberwachen und
Strafen. Die Geburt des Gefdngnisses [1975], Gbers. von W. Seitter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2004; Michel
Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualitét und Wahrheit 1 [1976], Gbers. von U. Raulff und W. Seitter,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2005.



stehen jedoch immer wieder im Zentrum von Foucaults kritischen historischen
Analysen (Genealogien), in denen er die Entstehung und Wandlungen der
Machtbeziehungen untersucht, die uns heute selbstverstandlich erscheinen. So
lasst sich am Beispiel der ,Geburt des Gefangnisses” zeigen, dass unser
Alltagsverstandnis von Macht daran scheitert, die de facto vorherrschenden
Machtbeziehungen zu erfassen. Denn unser gewdhnliches Vokabular, in dem wir
uber Macht sprechen, ist stark vom Recht gepragt und stellt Macht daher im
Wesentlichen als etwas Negatives vor: Macht auszuiben bedeutet, etwas zu
unterdricken oder zu zensieren. Macht wird dabei zugleich als en ,Ding”

vorgestellt, dass die eine hat und der andere nicht.

Foucault argumentiert, dass dieses Verstandnis von Macht auf eine juristische
Vorstellung von Machtausubung zuruckgeht, die den Monarchien in Europa ab
dem Mittelalter entwickelt wurde und angemessen war. Doch um die veranderte
Machtausubung seit dem 18. und 19. Jahrhundert zu erfassen, mussen wir den
Begriff der Macht anders fassen, namlich als (a) relational, (b) produktiv und (c)

strategisch:*

(a) Macht meint immer Machtbeziehungen, die nur in ihrer Auslbung
existieren und insofern fragil sind. Macht ist also kein Gegenstand, den
wenige besitzen (,die Machthaber_innen”) und viele nicht (,die
Machtlosen”), sondern eine Relation zwischen den verschiedenen
Subjekten. Dabei gibt es im Normalfall viele verschieden
Machtbeziehungen, in die wir gleichzeitig verstrickt sind und in denen wir
unterschiedliche Rollen spielen, mal als Machtausubende, mal als ihr

Unterworfene, oft sogar beides zugleich.

4 Foucault, Der Wille zum Wissen, a.a.0., S. 93—102. Siehe Martin Saar, Genealogie als Kritik. Geschichte und
Theorie des Subjekts nach Nietzsche und Foucault, Frankfurt a. M./New York: Campus, 2007, S. 204-224.

3



(b) Machtbeziehungen wirken (auch) produktiv. Sie kdnnen nicht negativ auf
Unterdrickung oder Zensur reduziert werden, vielmehr ermaoglichen sie,
reizen, stiften an. Eines ihrer ersten Produkte sind die Subjekte selbst,
zwischen denen sie verlaufen. Diese existieren also nicht unabhangig oder
jenseits von Machtverhaltnissen. Schon aus diesem Grund steht Macht nie
nur in einem dul3eren, repressiven Verhaltnis zu vorgangigen Subjekten,
sondern konstituiert sie. Die entsprechenden Vorgange - von Foucault und
der auf ihn aufbauenden Tradition auch Subjektivierung genannt - sind
daher von eminenter politischer Bedeutung; sie machen die Analyse der

jeweils herrschenden Subjektivierungsregime erforderlich.

(c) Da Subjekte nicht unabhangig von Machtbeziehungen existieren, konnen
sie der Analyse von Machtbeziehungen nicht als feste Ausgangspunkte
dienen. Wir kdnnen Macht in Foucaults Verstandnis also nicht verstehen,
wenn wir in erster Linie danach fragen, wer Uber wen Macht ausubt.
Stattdessen mussen wir nach dem Wie dieser Machtaustbung fragen:
Welche politischen Technologien werden genutzt, um Machtbeziehungen
herzustellen, aufrechtzuerhalten oder zu bekampfen? Was fur Taktiken
kommen zum Einsatz, und zu welchen grél3eren Strategien verketten sie

sich?

In minutiésen Untersuchungen dieser ,,Mikrophysik der Macht“> zeigt Foucault,
dass die Machtbeziehungen spatestens seit dem 19. Jahrhundert nicht mehr nur
Uber Verbote und Gesetze funktionieren, sondern Uber individuelle Disziplin und
biopolitische Regulation: Einerseits werden Machtbeziehungen wichtiger, die
jedes Subjekt einzeln betreffen, und zwar nicht, indem sie ihnen Verhalten

verbieten, sondern indem sie diese Subjekte ausbilden. Die Disziplinarmacht

5 Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.O., S. 38.

4



trainiert Subjekte (in der Schule, der Fabrik, der Armee, der Kirche, ...), damit diese
etwas vollbringen konnen, sie macht sie zu ,gelehrigen Kérpern” ¢ und
gehorsamen Geistern. Biopolitische Regulationen betreffen dagegen
Machtmechanismen, die sich auf die ganze Bevdlkerung beziehen, um bestimmte
biologische Mechanismen zu beeinflussen: Hygieneregeln, medizinische
Versorgung, Sexualpolitik etc. richten sich zwar auch immer an die einzelnen
Subjekte, ihre Wirkung aber zielt darauf, statistische Kennziffern wie
Sterblichkeitsraten, Geburtsraten etc. zu beeinflussen. Insbesondere in den
Demokratien des globalen Nordens kennen wir diese Form der Machtaustbung

sehr gut.

2.WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITAT (MEHRDEUTIGKEIT, WIDERSPRUCHLICHKEIT)

UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHEN?

Aufgrund seines weiten Verstandnisses von Macht als relational, produktiv und
strategisch (siehe die Antwort auf die erste Frage) weist Foucault die Vorstellung
eines festen ,Bereichs der Politik” von sich, ebenso wie die Hypostasierung ,des
Politischen”. Grundlegend ist fur ihn vielmehr das Motto ,Nichts ist politisch, alles
ist politisierbar, alles kann politisch werden.”” Mit Bezug auf seine Analysen des
Wahnsinns, der Kriminalitat oder der Sexualitat durfte das sofort plausibel
erscheinen, weil diese Phanomene zumeist als natlrliche wahrgenommen
werden; sie zu politischen Streitfragen zu machen bzw. als solche zu erkennen,
bedarf einer Anstrengung, die normalerweise nicht allein auf der Ebene der
Philosophie bzw. Theorie zu leisten ist, sondern auch praktische MaBnahmen

erfordert. Foucault beispielsweise war lange Zeit in der G.LP. (Groupe

6 Ebd., S. 173.

7 Zitiert nach Michel Senellart aus dem Manuskript der Vorlesung von 1978 in Michel Foucault, Geschichte der
Gouvernementalitdt I: Sicherheit, Territorium, Bevélkerung. Vorlesung am College de France 1977/78, Ubers.
von C. Brede-Konersmann und J. Schroder, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2004, S. 568. Den Hinweis darauf
verdanke ich Ulrich Brockling, »»Nichts ist politisch, alles ist politisierbar« — Michel Foucault und das Problem
der Regierungg, in: Kritik des Regierens, hg. v. M. Foucault, Berlin: Suhrkamp, 2010, S. 403—439, hier S. 439.

5



d’information sur les prisons?®) engagiert, um es den Gefangenen in den
franzdsischen Gefangnissen zu ermdglichen, selbst politisch aktiv zu werden und

far ihre eigenen Belange zu kampfen.

Dass der Bereich ,des Politischen” nicht feststeht, sondern in der Gesellschaft
immer wieder neu gezogen wird, wobei die Veranderungen seiner Grenzen
zumeist bereits politische Kdmpfe erfordert, liefert einen ersten Grund, aus dem
Foucault Ambiguitaten zum Normalfall erklart. Wir kénnen schlicht nicht damit
rechnen, dass unsere Sichtweise auf politische Fragen, ja selbst darauf, welche
Fragen eigentlich politisch sind, geteilt werden. Ein zweiter Grund ergibt sich aus
der strategischen Auffassung von Machtbeziehungen, deren Analyse fur Foucault
stets ,aufsteigend” erfolgen, d.h. bei den lokalen Weisen der Machtausibung
beginnen muss.® Diese verketten sich zu gréReren strategischen Blocken, doch
dahinter steht kein planendes Subjekt. Vielmehr nutzen die vielen verschiedenen
lokalen Machtbeziehungen jede Mdglichkeit, ihre Durchsetzungskraft zu starken,
und dazu gehort eben auch die Einbeziehung und Umdeutung anderer
Machtbeziehungen, die ursprunglich aus ganz anderen Grinden und mit ganz
anderen Zielen eingerichtet wurden. Was eine aufsteigende Analyse also
aufdeckt, sind Machtstrategien, die nicht aufgrund eines Ubergreifenden Plans in
die Welt gekommen sind, sondern aus der Verbindung, Uberlagerung und
Umdeutung vielfdltiger lokaler Machtbeziehungen entstanden sind. Die
Heterogenitat der verschiedenen Machtbeziehungen verhindert ihre
Verknupfung nicht, macht aber Mehrdeutigkeiten, standige Konflikte und

fortwahrende Neuinterpretationen zum Normalfall.

8 Ubersetzt: Arbeitskreis zur Information (iber die Gefangnisse. Vgl. dazu Didier Eribon, Michel Foucault. Eine
Biographie [1989], Gbers. von H.-H. Henschen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1993, S. 318-337.

® Michel Foucault, In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesung am Collége de France 1975/76 [1996], Gibers. von
M. Ott, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2004, S. 42—-49, bes. 46 f..

6



Doch damit ist zundchst nur gesagt, womit Foucaults Analyse von
Machtbeziehungen rechnen muss. Folgt daraus auch etwas fur uns als politisch
Handelnde? Vielleicht auf indirekte Weise, wenn wir aus einer an Foucault
geschulten Perspektive auf Machtbeziehungen uber die Mdglichkeiten und
Hindernisse fur unsere politischen Kampfe nachdenken. Mehrdeutigkeiten und
Widerspruche als Normalfall zu betrachten, kénnte helfen, uns von der Fiktion zu
befreien, es gabe oder brauche so etwas wie einen fundamentalen Konsens in
der Gesellschaft, auf dessen Boden allein politisches Handeln moglich ware. Wo
wir solche Konsense finden, sollten wir umgekehrt sie als auBergewohnlich
erkennen und danach fragen, auf welchen Ausschlissen alternativer Ansichten
sie beruhen: Welche Schlachten mussten geschlagen werden, um diesen Konsens
durchzusetzen, und welche untergrindigen Kampfe werden nach wie vor

gefuhrt, um ihn aufrechtzuerhalten?

3. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH ZWISCHEN

RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN?

Foucault wird oft als relativistischer Denker dargestellt, fir den Wahrheit nur eine
bestimmte Art von Macht darstellt, die im Bereich des Wissens ausgeubt wird.
Anhaltspunkte dafur finden sich in seinen Schriften durchaus, wie folgende
Bemerkung zeigt:
.Jede Gesellschaft hat ihre Wahrheitsordnung, ihre allgemeine Politik
der Wahrheit: das heil3t Diskursarten, die sie annimmt und als wahr
fungieren lasst; die Mechanismen und die Instanzen, die es gestatten,
zwischen wahren und falschen Aussagen zu unterscheiden; die Art und
Weise, wie man die einen und die anderen sanktioniert; die Techniken

und die Verfahren, die wegen des Erreichens der Wahrheit aufgewertet



werden: die rechtliche Stellung derjenigen, denen es zu sagen obliegt,

was als wahr fungiert.”™°
Allerdings ist seine Position komplizierter, weil sie erstens die historischen
Existenzbedingungen von Satzen mit Wahrheitswert und zweitens die
Notwendigkeit ihrer Durchsetzung betont, um drittens eine materialistische
Vorstellung von Wahrheit gegen eine idealistische zu verteidigen. Sehen wir uns

das im Einzelnen an.

Erstens betont Foucault, dass er sich nicht fur die Wahrheit oder Falschheit
einzelner Satze oder ganzer Theorien interessiert. Stattdessen leg er,
beispielsweise in seinen Analysen zur Entstehung der Klinik, des Wahnsinns und
zur fundamentalen Veranderung der Wissenschaften vom Leben, von der Arbeit
und von der Sprache'!, die Existenzbedingungen frei, die es uns ermdglichen,
einem Satz Uberhaupt einen Wahrheitswert (wahr/falsch) zuzuordnen. An einer
These von Paracelsus (1493-1541), damals einer der bekanntesten Arzte Europas,
dessen Schriften weit verbreitet waren, kann man sich schnell klar machen, dass

wir nicht jedem Satz einen Wahrheitswert zuordnen kénnen:

»also sind zweierlei wirkung in der scientia magica, eine die die natur
selbst macht, es sei, das sie firneme ein menschen, durch den sie wirke
und dem selben ir influenz mitteilt, es sei gut oder bds, oder sie treibts

in ein subiectum dadurch sie wirket, als in bilder, stein, kreuter, worter,

10 Michel Foucault, »Gesprach mit Michel Foucault (Nr. 192)« [1977], in: ders.: Dits et Ecrits, Bd. Ill, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp, 2003, S. 186—-213, hier S. 210 f..

11 vgl. Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.0; Michel Foucault, Die Geburt der Klinik. Eine Archédologie des
drztlichen Blicks [1963], Ubers. von W. Seitter, Frankfurt a. M.: S. Fischer, 2008; Michel Foucault, Die Ordnung
der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften [1966], libers. von U. Képpen, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, 2003.



oder sie macht cometen, similitudines, halones und ander des gestirns

unnaturliche generationes”'?

Unsere Schwierigkeiten mit diesem Satz rihren weder von dem altertimlichen
Deutsch her noch davon, dass wir den Kontext nicht kennen. Das Problem ist,
dass wir keine Idee davon haben, was es bedeuten kdnnte, diesen Satz auch nur
als falsch zu bezeichnen, weil wir dafir bereits einen Anhaltspunkt dafur haben
mussten, unter welchen Umstanden er wahr ware. Dass daruber im 16.
Jahrhundert intensiv diskutiert werden konnte, mussen wir als Hinweis darauf
verstehen, dass die historischen Bedingungen dafur, Satzen Wahrheitswerte

zuzuordnen, wandelbar sind."

Foucault zielt mit seiner Forschung auf diese historischen Existenzbedingungen
von Wahrheit, die fur die Wissenschaften von eminenter Bedeutung sind. So
rekonstruiert er, wie die Entstehung von Kliniken zur Behandlung von Menschen
- die also zu den Arzt_innen kommen und zur Behandlung von ihren Familien
isoliert werden, anstatt das die Arzt innen zu den Kranken in ihren Familien
kommen - die Existenzbedingungen fur medizinische Erkenntnisse grundlegend
veranderten. Krankheiten werden danach nicht mehr als ideale Wesen im Raum
der verschiedenen Krankheitsarten verstanden, die im Korper der Kranken nur
erscheinen, sondern werden im  Korper selbst lokalisiert. Die
Selbstverstandlichkeit, medizinische Diagnosen mit der Frage ,Wo tut es Ihnen

weh?" zu beginnen, gilt historisch gesehen nur fir uns, so Foucault.™

12 paracelsus, Astronomia magna [1538], hg. v. K. Sudhoff, Miinchen: Oldenbourg, 1929, S. 460. Ich verdanke
das Beispiel lan Hacking, Einfiihrung in die Philosophie der Naturwissenschaften [1983], Stuttgart: Reclam,
1996, S. 123-126.

13 Mit entsprechend viel Geduld und Arbeit lieRe sich der Kontext rekonstruieren, in dem dieser Satz sinnvoll als
wahr oder falsch bezeichnet werden kann. Es ist also nicht prinzipiell unmdoglich, doch an der notwendigen
Arbeit kdnnen wir den Abstand zu unseren Existenzbedingungen von wahrheitswertfahigen Satzen ermessen.

1 Vgl. Foucault, Die Geburt der Klinik, a.a.0., S. 16 sowie Kapitel 1.

9



Die materiellen Bedingungen sozialer Praktiken haben also entscheidenden
Einfluss darauf, was Uberhaupt als wahr oder falsch beurteilt werden kann, und
damit auch auf die Erkenntnisse, die eine Wissenschaft zu produzieren vermag.
Solche materiellen Bedingungen entstehen und verandern sich jedoch, zweitens,
nicht von selbst: Sie werden hergestellt, bekampft, durchgesetzt oder umgebaut.
Jeweils gibt es politische, 6konomische, soziale Konflikte, aus denen ein
bestimmtes Arrangement von Existenzbedingungen fur wahrheitswertfahige
Satze hervorgehen. Auf dieser Ebene also sind Macht und Wissen untrennbar
miteinander verbunden - hier stol3en wir auf die ,Wahrheitsordnung” oder die
.allgemeine Politik der Wahrheit”. Nicht aber ist damit gemeint, dass es schlicht
von politischen, 6konomischen oder sonstigen Interessen abhangt, welche Satze
als wahr und welche als falsch beurteilt werden. Naturlich gibt es die
verschiedensten Formen der Einflussnahme auf die Wissensproduktion in
unseren Gesellschaften, aber Foucaults Diagnose liegt gewissermallen eine
Etage tiefer:
.Was durch die politische Praxis transformiert wird, sind nicht die
medizinischen ,Gegenstande’ (die politische Praxis transformiert, das
ist allzu offensichtlich, nicht die ,Arten’ der Krankheit in
\Verletzungsherde’), sondern das System, das dem medizinischen
Diskurs ein mogliches Objekt darbietet (sei es eine Uberwachte und
registrierte Bevolkerung, sei es eine pathologische Gesamtentwicklung
eines Individuums [...]); was durch die politische Praxis transformiert
wird, sind nicht die Analysemethoden, sondern das System ihrer
Formation ([...]); was durch die politische Praxis verandert wurde, sind
nicht die Begriffe, sondern ihr Formationssystem ([...]).”™
Die Existenzbedingungen wahrheitswertfahiger Satze bestimmen nicht, welche

Satze welchen Wahrheitswert bekommen, so kdnnen wir das konkrete Beispiel in

5 Michel Foucault, »Antwort auf eine Frage (Nr. 58)« [1968], in: ders.: Dits et Ecrits, Bd. |, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, 2001, S. 859886, hier S. 880 f..

10



unsere abstrakteren Uberlegungen zurlcklbersetzen. Sie legen aber den
Rahmen dafur fest, welche Satze Uberhaupt wahr bzw. falsch sein kénnen -indem
sie u.a. die Regeln bestimmen, gemald denen Gegenstande in diesen Satzen

auftauchen oder Begriffe gebildet werden kénnen.

Damit geht drittens eine weitreichende Konsequenz einher: Wahrheit auf diese
Weise historisch und materialistisch zu denken fuhrt dazu, dass es jenen
»absolutistischen« Begriff von Wahrheit nicht mehr gibt, den wir oft unhinterfragt
verwenden. Denn diese Vorstellung einer ewigen Wahrheit, die zeit-, ort- und
voraussetzungslos gilt, kann Foucault in seinen Begriffen tatsachlich nicht mehr
einfangen. FUr Foucault ist das kein Verlust: Der Glaube an eine Wahrheit, die
jenseits dieser Welt liegt, da sie losgeldst von Raum, Zeit und allen anderen
materiellen Bedingungen existieren soll, ist fir ihn bloR Uberbleibsel eines

schlechten philosophischen Idealismus.

Gibt es also keine Wahrheit? Und wie entscheiden wir, was richtig oder falsch ist?
FUr Foucault liegt die Antwort vor dem Hintergrund der ausgefuhrten
Uberlegungen auf der Hand: Es gibt Wahrheit, so wie es Kliniken oder Labore,
Gerichte oder Parlamente gibt: ,Die Wahrheit ist von dieser Welt; sie wird in ihr
dank vielfaltiger Zwange hervorgebracht.”'® Wahrheit verschwindet nicht, nur
weil wir erkennen, dass sie materielle Existenzbedingungen hat, die wiederum
eine Geschichte haben, weil sie in politischen, 6konomischen, sozialen etc.
Kéampfen entstanden sind. Wahrheit ist deshalb auch nicht relativ im Sinne von
beliebig; wer daran zweifelt, mége versuchen, gegen die Existenzbedingungen
wahrheitswertfahiger Satze zu verstolen, ohne aus den entsprechenden
Debatten ausgeschlossen zu werden. Wahrheit gibt es nur dann nicht, wenn wir

darunter eine absolutistische, weltlose Vorstellung von Wahrheit meinen.

16 Foucault, »Gesprach mit Michel Foucault (Nr. 192)«, a.a.0., S. 210.



Was richtig oder falsch ist, wird also auch fur Foucault von Wahrheitspraktiken
entschieden, z.B. in den Wissenschaften, in der Justiz oder in der Politik. In vielen
Fallen haben wir keine andere Wahl, als uns diesen Wahrheiten zu beugen, in
vielen Fallen ist es sogar die einzig vernuinftige Wahl. Foucaults historische und
materialistische Perspektive auf die Wahrheit er6ffnet uns jedoch noch eine
andere Option: Wir kénnen die Existenzbedingungen wahrheitsfahiger Satze
hinterfragen, indem wir die Geschichte ihrer Entstehung nachvollziehen und die
jeweils unterlegenen Parteien aus den Kampfen, die um diese
Existenzbedingungen gefuhrt wurden, wieder in Erinnerung rufen. Das erlaubt
uns nicht, beispielsweise wissenschaftliche Forschungsergebnisse fur falsch oder
unwahr zu erklaren, aber es gestattet uns, um weniger exkludierende
Existenzbedingungen wahrheitswertfahiger Satze zu ringen, auf deren Basis eine

veranderte Wissenschaft entstehen kann.

4., WAS PRAGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRAGT UNSEREN
URTEILSSTANDORT? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE EINES MOGLICHST FREIEN

DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK ZU NEHMEN?

Wie wir denken, handeln und als Subjekte verfasst sind, ist fir Foucault von den
historischen Existenzbedingungen fir wahrheitswertfahige Satze (siehe Frage 3)
sowie von den in unseren Gesellschaften entstandenen Machtbeziehungen
(siehe Frage 1) abhangig. Beide sind miteinander verbunden, weshalb Foucault
teilweise nicht von Macht und Wissen getrennt, sondern von ,Macht/Wissen”
spricht.”” Insofern Subjekte von diesem Macht/Wissen erst konstituiert werden,

bestimmt es auch, wer wir sind, und sogar, das ,wer wir sind“, also welche

17 ygl. vor allem Foucault, Uberwachen und Strafen, a.a.0., S. 39 f; Foucault, Der Wille zum Wissen, a.a.O., S.
95-102.



Identitat wir besitzen, in unseren Gesellschaften eine zentrale Rolle spielt (und

nicht, beispielsweise, was wir getan haben oder noch tun kénnen).

Kénnen wir also nie ,frei” denken, handeln oder sein, wer wir sein wollen? Wie
bei der Frage, ob es Wahrheit gibt, ist die Antwort davon abhangig, was wir mit
.Freiheit” meinen. Verstehen wir darunter einen ahistorischen Begriff, der jeweils
gleichbleibt und allen Machtbeziehungen entgegengesetzt ist, kann die Antwort
nur ,ja“ lauten: in diesem Sinne sind wir niemals ,frei”. Allerdings ist dieses
Verstandnis von Freiheit fur Foucault vollkommen unzureichend. Freiheit und
Macht sind namlich fundamental verbunden, weil Machtbeziehungen eben nicht
nur zwingen und unterdricken, sondern genauso ermdglichen und verlocken.
Insofern sind Freiheit und Macht bei Foucault keine Gegensatze, sondern
.Partner”. Wir werden uns nie von allen Machtbeziehungen befreien (und das
ware fur Foucault auch nicht erstrebenswert), wir konnen aber sehr wohl selbst
Macht ausuben, um die Machtbeziehungen, in die wir verstrickt sind,
umzugestalten. Je weitgehender dies gelingt, desto eher kdnnen wir erreichen,

anders zu handeln, anders zu denken, und ja: jemand anderes zu werden.

Klar dirfte damit auch sein, dass solche Transformationen des Macht/Wissens
keine Taten einzelner Individuen sind. Es braucht politische Kdmpfe, um sie auch
nur zu ermdglichen. Wo diese Kampfe ansetzen, ist fur Foucault eine wichtige
Frage. Seine Analysen zielen immer wieder gerade darauf, unerwartete
Ansatzpunkte fur Kdmpfe ausfindig zu machen, die sich dadurch auszeichnen,
dass sie weitreichende Bedeutung fur unsere jeweiligen Macht/Wissens-
Ordnungen haben. Kritik hat daher bei Foucault die Form einer Diagnose
mogliche  Schwachpunkte in  den historischen Existenzbedingungen
wahrheitswertfahiger Satze, in den Machtbeziehungen und -strategien sowie in

der Art und Weise, wie sie uns zu Subjekten macht:



»Was ich auch Uber diese Funktion der Diagnose wurde sagen wollen,
das betreffend, was heute ist, so besteht sie doch nicht darin, einfach
nur das zu charakterisieren, was wir sind, sondern, indem man den
Bruchlinien von heute folgt, dahin zu gelangen, dass man erfasst, worin
das, was ist, und wie das, was ist, nicht mehr das sein kdnnte, was ist.
Und in diesem Sinne muss die Beschreibung stets gemal dieser Art
virtuellem Bruch geleistet werden, der einen Freiheitsraum eroffnet,
verstanden als Raum einer konkreten Freiheit, das heil3t einer

moglichen Umgestaltung.”'®

Kritik bedeutet insofern weit mehr, als die eigene Verstrickung in
Machtverhaltnisse, Wissensordnungen und Subjektivierungsregime bewusst zu
reflektieren, auch wenn dies ein wichtiger erster Schritt ist. Sie ist weder allein zu
leisten noch blol3 theoretisch; Kritik braucht politische Aktivitat mit anderen, um
uns zumindest ein wenig von dem zu |6sen, was uns bestandig aufgedrangt wird

zu denken, zu handeln und zu sein.

5. WELCHE IMPULSE/RATSCHLAGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE
URTEILSBILDUNG ODER EIN ,GUTES POLITISCHES URTEIL” NENNEN/ABLEITEN? (WAS
SOLLTE IM POLITISCHEN URTEILEN BERUCKSICHTIGT WERDEN? WAS WARE NICHT GUT?

WAS MACHT EIN GUTES POLITISCHES URTEIL AUS?...)

Mit dem Stichwort »Kritik« ist bereits die zentrale Kategorie fur das politische
Urteilen genannt. Foucault bezieht sich einerseits auf Immanuel Kant, der in
seinem Aufsatz »Beantwortung einer Frage: Was ist Aufklarung?« die Haltung der

Aufklarung in der berGthmten Maxime ausdruckt: »Sapere aude! Habe Mut, dich

18 Michel Foucault, »Strukturalismus und Poststrukturalismus (Nr. 330)« [1983], in: ders.: Dits et Ecrits, Bd. IV,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2005, S. 521-555, hier S. 544 und ausfihrlich in Michel Foucault, Was ist Kritik?
[1990], Ubers. von W. Seitter, Berlin: Merve, 1992. Eine Zusammenfassung der verschiedenen Interpretationen
sowie mein eigener Vorschlag finden sich in Frieder Vogelmann, »Critique as a Practice of Prefigurative
Emancipation, in: Distinktion 18. 2 (2017), S. 196-214.

14



deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der
Aufklarung.«'® Andererseits grenzt sich Foucault deutlich von Kant ab, weil er
unter dem Gebrauch des eigenen Verstandes etwas ganz anderes versteht. Fur
Kant ging es darum, die notwendigen Grenzen der Vernunft zu erkennen, da wir
nur innerhalb des so umgrenzten Bereichs zu sinnvollen Urteilen kommen
kdnnen. Sobald die Vernunft versucht, ihre eigenen Grenzen zu Ubersteigen,

verstrickt sie sich in Widerspruche.

Sich frei des eigenen Verstandes zu bedienen, darf nach Kant also nicht bedeuten,
diese notwendigen Grenzen zu Ubertreten - an genau dieser Stelle erhebt
Foucault Einspruch: Da die Vernunft wie unsere Selbstverstandnisse mit
Machtbeziehungen verwoben ist (sieht Fragen 1 und 3), akzeptieren wir Grenzen
als notwendig, von denen sich - insbesondere im Ruckblick auf die Geschichte -
herausstellt, dass sie keineswegs so unumstoBlich, so notwendig oder so
naturlich waren. Foucault dreht daher Kants Frage nach den notwendigen
Grenzen um und gibt der Kritik die Aufgabe, folgendes herauszufinden: »Welcher
Anteil an dem als universal, notwendig und obligatorisch Gegebenen ist singular,
kontingent und willkurlichen Zwéangen geschuldet?«?° Gute politische Urteile
erfullen diese kritische Funktion: Sie eréffnen uns Freiheitsrdume, wo wir bislang
von Beschrankungen ausgegangen waren, die sich im Lichte dieser Urteile
plétzlich als weder so notwendig noch so wunschenswert wie gedacht
herausstellen. Sie verwenden dazu eben jenes diagnostische Verfahren, das die
Strategien der Macht, die Ordnung des Wissens und die Weisen unserer
Selbstverstandnis in ihrer Verbundenheit analysiert und damit zugleich maégliche

Bruchstellen offenlegt.

¥ Immanuel Kant, »Beantwortung einer Frage: Was ist Aufklarung?« [1784], in: ders., Werkausgabe, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp, 2006, S. 51-61, hier S. 53.

2 Michel Foucault, »Was ist Aufklarung? (Nr. 339)« [1984], in: ders.: Dits et Ecrits, Bd. IV, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, 2005, S. 687—-707, hier S. 702.

15



Denn Kritik als Form des politischen Urteilens muss nicht nur selbst
Verbindungen in die Praxis suchen, sie muss sich auch immer wieder ihrer
eigenen Rolle in den politischen Praktiken vergewissern. Einerseits geht es
darum, so Foucault, »die in der Form notwendiger Begrenzung ausgeubte Kritik
in eine praktische Kritik in der Form maéglicher Uberschreitung umzuwandeln«.?’
Andererseits muss gute Kritik aber auch auf ihre eigene Erkenntnisse reflektieren,
auf ihre Machtwirkungen in dem politischen Konflikten der Gegenwart und auf
ihre Auswirkungen auf die Selbstverstandnisse der Kritiker_innen. Wie Foucault
insbesondere in Der Wille zum Wissen zeigt, kann ansonsten auch Kritik dazu
beitragen, politische Regime zu stutzen, deren Sturz sie eigentlich fordert. Gutes
politisches Urteilen im Sinne gelingender, Freiheiten erdéffnender Kritik muss

insofern selbstreflexiv verfasst sein: Sie ist immer auch Selbstkritik.

21 Ebd.

=
(o))



LITERATUR

Eribon, Didier (1993 [1989]): Michel Foucault. Eine Biographie. Ubersetzt von Hans-
Horst Henschen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1992 [1990]): Was ist Kritik? Berlin: Merve.

Foucault, Michel (2005 [1976]): Der Wille zum Wissen. Sexualitdt und Wahrheit 1.
Ubersetzt von Ulrich Raulff und Walter Seitter. 15. Aufl. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Foucault, Michel (2004 [1975]): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des
Gefangnisses. Ubersetzt von Walter Seitter. 15. Aufl. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Foucault, Michel (2010): Kritik des Regierens. Schriften zur Politik. Hrsg. von Ulrich
Brockling. Berlin: Suhrkamp.

Sarasin, Philipp (2020 [2005]): Michel Foucault zur Einfiihrung. 7. Aufl. Hamburg:

Junius.



