
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

MICHAEL FOUCAULT 
VERFASST VON FRIEDER VOGELMANN 

INHALTSVERZEICHNIS 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? ............................................... 1 

2.WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (MEHRDEUTIGKEIT, WIDERSPRÜCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM 

BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHEN? ............................................................................................................... 5 

3. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH 

UNTERSCHEIDEN? .............................................................................................................................................. 7 

4. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN URTEILSSTANDORT? UND WAS GILT ES 

DAHER IM SINNE EINES MÖGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK ZU NEHMEN? ......... 12 

5. WELCHE IMPULSE/RATSCHLÄGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE URTEILSBILDUNG ODER EIN „GUTES 

POLITISCHES URTEIL“ NENNEN/ABLEITEN? (WAS SOLLTE IM POLITISCHEN URTEILEN BERÜCKSICHTIGT WERDEN? 

WAS WÄRE NICHT GUT? WAS MACHT EIN GUTES POLITISCHES URTEIL AUS?...)..................................................... 14 

Literatur ....................................................................................................................................................... 17 

 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? 

Michel Foucault, französischer Philosoph und Historiker, gilt zwar als einer der 

einflussreichsten politischen Denker des 20. Jahrhunderts. Der Begriff 

„Demokratie“ spielt jedoch aus zwei Gründen keine wesentliche Rolle in Foucaults 

politischem Denken. Erstens vermied Foucault es, sich innerhalb der vorhanden 

politischen Koordinatensysteme einzuordnen, selbst wenn er in politischen 

Kämpfen aktiv war. Statt „eine politische Position zu definieren (was uns auf eine 

Wahl auf einem bereits bestehenden Schachbrett zurückführt)“ sah er die 

Aufgabe politischer Theoretiker_innen darin, „neue Schemata der Politisierung 



 
2 

auszudenken und hervorzubringen“.1  Für Foucault ist es schon deshalb nicht 

sinnvoll, für oder gegen Demokratie Stellung zu beziehen, weil diese Abstraktion 

im Unklaren lässt, was wir unter „Demokratie“ verstehen: Die liberale Gestalt der 

mit dem Kapitalismus verzahnten Demokratie unserer Gesellschaften oder das 

antike Vorbild einer Demokratie, in der Ämter ausgelost werden und jeder vor der 

Volksversammlung sprechen darf? 2  Foucaults konzentriert sich in seinem 

politischen Denken daher auf die radikale Infragestellung vermeintlich 

natürlicher Phänomene wie dem Wahnsinn, der Kriminalität oder der Sexualität.3 

An all diesen Beispielen zeigt er in seiner theoretischen Arbeit, welche sozialen 

Praktiken jenes Wissen ermöglichen, jene Machtbeziehungen herstellen und jene 

Subjektivitäten erschaffen, die diesen Phänomenen ihre Naturhaftigkeit 

verleihen und damit unserem Denken, Handeln und Sein scheinbar notwendige 

Grenzen setzen. Damit wird Politik radikal ausgedehnt, weit über die 

Institutionen, die wir gewöhnlich damit verbinden (Parlamente, 

Exekutivbehörden, Gerichte), hinaus. 

 

Deutet man Foucaults Absicht als Politisierung vermeintlich unpolitischer 

Bereiche der Gesellschaft und versteht darunter, dass diese Bereiche der 

Selbstreflexion und der Selbststeuerung durch die Individuen in einer 

Gesellschaft zugängig werden sollen, mag man das auch »Demokratisierung« 

nennen. Dann stoßen wir allerdings auf den zweiten Grund, aus dem Foucault 

den Begriff der Demokratie vermeidet: Da für uns »Demokratie« rundum positiv 

besetzt ist, blenden wir allzu oft ihre problematischen Aspekte aus. Gerade sie 

 

1 Michel Foucault, »Die Machtverhältnisse gehen in das Innere der Körper über (Nr. 197)« [1977], in: ders.: Dits 
et Écrits, Bd. III, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2003, S. 298–309, hier S. 306. 

2 Das sind nur zwei von vielen möglichen Alternativen. Vgl. Giorgio Agamben et al., Demokratie? Eine Debatte, 
Berlin: Suhrkamp, 2012. 

3 Vgl. respektive Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der 
Vernunft [1961], übers. von U. Köppen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1989; Michel Foucault, Überwachen und 
Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [1975], übers. von W. Seitter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2004; Michel 
Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1 [1976], übers. von U. Raulff und W. Seitter, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2005. 



 
3 

stehen jedoch immer wieder im Zentrum von Foucaults kritischen historischen 

Analysen (Genealogien), in denen er die Entstehung und Wandlungen der 

Machtbeziehungen untersucht, die uns heute selbstverständlich erscheinen. So 

lässt sich am Beispiel der „Geburt des Gefängnisses“ zeigen, dass unser 

Alltagsverständnis von Macht daran scheitert, die de facto vorherrschenden 

Machtbeziehungen zu erfassen. Denn unser gewöhnliches Vokabular, in dem wir 

über Macht sprechen, ist stark vom Recht geprägt und stellt Macht daher im 

Wesentlichen als etwas Negatives vor: Macht auszuüben bedeutet, etwas zu 

unterdrücken oder zu zensieren. Macht wird dabei zugleich als en „Ding“ 

vorgestellt, dass die eine hat und der andere nicht. 

 

Foucault argumentiert, dass dieses Verständnis von Macht auf eine juristische 

Vorstellung von Machtausübung zurückgeht, die den Monarchien in Europa ab 

dem Mittelalter entwickelt wurde und angemessen war. Doch um die veränderte 

Machtausübung seit dem 18. und 19. Jahrhundert zu erfassen, müssen wir den 

Begriff der Macht anders fassen, nämlich als (a) relational, (b) produktiv und (c) 

strategisch:4 

  

(a) Macht meint immer Machtbeziehungen, die nur in ihrer Ausübung 

existieren und insofern fragil sind. Macht ist also kein Gegenstand, den 

wenige besitzen („die Machthaber_innen“) und viele nicht („die 

Machtlosen“), sondern eine Relation zwischen den verschiedenen 

Subjekten. Dabei gibt es im Normalfall viele verschieden 

Machtbeziehungen, in die wir gleichzeitig verstrickt sind und in denen wir 

unterschiedliche Rollen spielen, mal als Machtausübende, mal als ihr 

Unterworfene, oft sogar beides zugleich. 

 

 

4 Foucault, Der Wille zum Wissen, a.a.O., S. 93–102. Siehe Martin Saar, Genealogie als Kritik. Geschichte und 
Theorie des Subjekts nach Nietzsche und Foucault, Frankfurt a. M./New York: Campus, 2007, S. 204–224. 



 
4 

(b) Machtbeziehungen wirken (auch) produktiv. Sie können nicht negativ auf 

Unterdrückung oder Zensur reduziert werden, vielmehr ermöglichen sie, 

reizen, stiften an. Eines ihrer ersten Produkte sind die Subjekte selbst, 

zwischen denen sie verlaufen. Diese existieren also nicht unabhängig oder 

jenseits von Machtverhältnissen. Schon aus diesem Grund steht Macht nie 

nur in einem äußeren, repressiven Verhältnis zu vorgängigen Subjekten, 

sondern konstituiert sie. Die entsprechenden Vorgänge – von Foucault und 

der auf ihn aufbauenden Tradition auch Subjektivierung genannt – sind 

daher von eminenter politischer Bedeutung; sie machen die Analyse der 

jeweils herrschenden Subjektivierungsregime erforderlich.  

 

(c) Da Subjekte nicht unabhängig von Machtbeziehungen existieren, können 

sie der Analyse von Machtbeziehungen nicht als feste Ausgangspunkte 

dienen. Wir können Macht in Foucaults Verständnis also nicht verstehen, 

wenn wir in erster Linie danach fragen, wer über wen Macht ausübt. 

Stattdessen müssen wir nach dem Wie dieser Machtausübung fragen: 

Welche politischen Technologien werden genutzt, um Machtbeziehungen 

herzustellen, aufrechtzuerhalten oder zu bekämpfen? Was für Taktiken 

kommen zum Einsatz, und zu welchen größeren Strategien verketten sie 

sich?  

 

In minutiösen Untersuchungen dieser „Mikrophysik der Macht“5 zeigt Foucault, 

dass die Machtbeziehungen spätestens seit dem 19. Jahrhundert nicht mehr nur 

über Verbote und Gesetze funktionieren, sondern über individuelle Disziplin und 

biopolitische Regulation: Einerseits werden Machtbeziehungen wichtiger, die 

jedes Subjekt einzeln betreffen, und zwar nicht, indem sie ihnen Verhalten 

verbieten, sondern indem sie diese Subjekte ausbilden. Die Disziplinarmacht 

 

5 Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 38. 



 
5 

trainiert Subjekte (in der Schule, der Fabrik, der Armee, der Kirche, …), damit diese 

etwas vollbringen können, sie macht sie zu „gelehrigen Körpern“ 6  und 

gehorsamen Geistern. Biopolitische Regulationen betreffen dagegen 

Machtmechanismen, die sich auf die ganze Bevölkerung beziehen, um bestimmte 

biologische Mechanismen zu beeinflussen: Hygieneregeln, medizinische 

Versorgung, Sexualpolitik etc. richten sich zwar auch immer an die einzelnen 

Subjekte, ihre Wirkung aber zielt darauf, statistische Kennziffern wie 

Sterblichkeitsraten, Geburtsraten etc. zu beeinflussen. Insbesondere in den 

Demokratien des globalen Nordens kennen wir diese Form der Machtausübung 

sehr gut. 

 

2.WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (MEHRDEUTIGKEIT, WIDERSPRÜCHLICHKEIT)  

UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES POLITISCHEN UMGEHEN? 

Aufgrund seines weiten Verständnisses von Macht als relational, produktiv und 

strategisch (siehe die Antwort auf die erste Frage) weist Foucault die Vorstellung 

eines festen „Bereichs der Politik“ von sich, ebenso wie die Hypostasierung „des 

Politischen“. Grundlegend ist für ihn vielmehr das Motto „Nichts ist politisch, alles 

ist politisierbar, alles kann politisch werden.“7 Mit Bezug auf seine Analysen des 

Wahnsinns, der Kriminalität oder der Sexualität dürfte das sofort plausibel 

erscheinen, weil diese Phänomene zumeist als natürliche wahrgenommen 

werden; sie zu politischen Streitfragen zu machen bzw. als solche zu erkennen, 

bedarf einer Anstrengung, die normalerweise nicht allein auf der Ebene der 

Philosophie bzw. Theorie zu leisten ist, sondern auch praktische Maßnahmen 

erfordert. Foucault beispielsweise war lange Zeit in der G.I.P. (Groupe 

 

6 Ebd., S. 173. 

7 Zitiert nach Michel Senellart aus dem Manuskript der Vorlesung von 1978 in Michel Foucault, Geschichte der 
Gouvernementalität I: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Vorlesung am Collège de France 1977/78, übers. 
von C. Brede-Konersmann und J. Schröder, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2004, S. 568. Den Hinweis darauf 
verdanke ich Ulrich Bröckling, »»Nichts ist politisch, alles ist politisierbar« – Michel Foucault und das Problem 
der Regierung«, in: Kritik des Regierens, hg. v. M. Foucault, Berlin: Suhrkamp, 2010, S. 403–439, hier S. 439. 



 
6 

d’information sur les prisons 8 ) engagiert, um es den Gefangenen in den 

französischen Gefängnissen zu ermöglichen, selbst politisch aktiv zu werden und 

für ihre eigenen Belange zu kämpfen. 

 

Dass der Bereich „des Politischen“ nicht feststeht, sondern in der Gesellschaft 

immer wieder neu gezogen wird, wobei die Veränderungen seiner Grenzen 

zumeist bereits politische Kämpfe erfordert, liefert einen ersten Grund, aus dem 

Foucault Ambiguitäten zum Normalfall erklärt. Wir können schlicht nicht damit 

rechnen, dass unsere Sichtweise auf politische Fragen, ja selbst darauf, welche 

Fragen eigentlich politisch sind, geteilt werden. Ein zweiter Grund ergibt sich aus 

der strategischen Auffassung von Machtbeziehungen, deren Analyse für Foucault 

stets „aufsteigend“ erfolgen, d.h. bei den lokalen Weisen der Machtausübung 

beginnen muss.9 Diese verketten sich zu größeren strategischen Blöcken, doch 

dahinter steht kein planendes Subjekt. Vielmehr nutzen die vielen verschiedenen 

lokalen Machtbeziehungen jede Möglichkeit, ihre Durchsetzungskraft zu stärken, 

und dazu gehört eben auch die Einbeziehung und Umdeutung anderer 

Machtbeziehungen, die ursprünglich aus ganz anderen Gründen und mit ganz 

anderen Zielen eingerichtet wurden. Was eine aufsteigende Analyse also 

aufdeckt, sind Machtstrategien, die nicht aufgrund eines übergreifenden Plans in 

die Welt gekommen sind, sondern aus der Verbindung, Überlagerung und 

Umdeutung vielfältiger lokaler Machtbeziehungen entstanden sind. Die 

Heterogenität der verschiedenen Machtbeziehungen verhindert ihre 

Verknüpfung nicht, macht aber Mehrdeutigkeiten, ständige Konflikte und 

fortwährende Neuinterpretationen zum Normalfall. 

 

 

8 Übersetzt: Arbeitskreis zur Information über die Gefängnisse. Vgl. dazu Didier Eribon, Michel Foucault. Eine 
Biographie [1989], übers. von H.-H. Henschen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1993, S. 318–337. 

9 Michel Foucault, In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesung am Collège de France 1975/76 [1996], übers. von 
M. Ott, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2004, S. 42–49, bes. 46 f.. 



 
7 

Doch damit ist zunächst nur gesagt, womit Foucaults Analyse von 

Machtbeziehungen rechnen muss. Folgt daraus auch etwas für uns als politisch 

Handelnde? Vielleicht auf indirekte Weise, wenn wir aus einer an Foucault 

geschulten Perspektive auf Machtbeziehungen über die Möglichkeiten und 

Hindernisse für unsere politischen Kämpfe nachdenken. Mehrdeutigkeiten und 

Widersprüche als Normalfall zu betrachten, könnte helfen, uns von der Fiktion zu 

befreien, es gäbe oder brauche so etwas wie einen fundamentalen Konsens in 

der Gesellschaft, auf dessen Boden allein politisches Handeln möglich wäre. Wo 

wir solche Konsense finden, sollten wir umgekehrt sie als außergewöhnlich 

erkennen und danach fragen, auf welchen Ausschlüssen alternativer Ansichten 

sie beruhen: Welche Schlachten mussten geschlagen werden, um diesen Konsens 

durchzusetzen, und welche untergründigen Kämpfe werden nach wie vor 

geführt, um ihn aufrechtzuerhalten? 

 

3.  GIBT ES WAHRHEIT?  WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH ZWISCHEN 

RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN? 

Foucault wird oft als relativistischer Denker dargestellt, für den Wahrheit nur eine 

bestimmte Art von Macht darstellt, die im Bereich des Wissens ausgeübt wird. 

Anhaltspunkte dafür finden sich in seinen Schriften durchaus, wie folgende 

Bemerkung zeigt: 

„Jede Gesellschaft hat ihre Wahrheitsordnung, ihre allgemeine Politik 

der Wahrheit: das heißt Diskursarten, die sie annimmt und als wahr 

fungieren lässt; die Mechanismen und die Instanzen, die es gestatten, 

zwischen wahren und falschen Aussagen zu unterscheiden; die Art und 

Weise, wie man die einen und die anderen sanktioniert; die Techniken 

und die Verfahren, die wegen des Erreichens der Wahrheit aufgewertet 



 
8 

werden: die rechtliche Stellung derjenigen, denen es zu sagen obliegt, 

was als wahr fungiert.“10 

Allerdings ist seine Position komplizierter, weil sie erstens die historischen 

Existenzbedingungen von Sätzen mit Wahrheitswert und zweitens die 

Notwendigkeit ihrer Durchsetzung betont, um drittens eine materialistische 

Vorstellung von Wahrheit gegen eine idealistische zu verteidigen. Sehen wir uns 

das im Einzelnen an. 

 

Erstens betont Foucault, dass er sich nicht für die Wahrheit oder Falschheit 

einzelner Sätze oder ganzer Theorien interessiert. Stattdessen leg er, 

beispielsweise in seinen Analysen zur Entstehung der Klinik, des Wahnsinns und 

zur fundamentalen Veränderung der Wissenschaften vom Leben, von der Arbeit 

und von der Sprache11, die Existenzbedingungen frei, die es uns ermöglichen, 

einem Satz überhaupt einen Wahrheitswert (wahr/falsch) zuzuordnen. An einer 

These von Paracelsus (1493–1541), damals einer der bekanntesten Ärzte Europas, 

dessen Schriften weit verbreitet waren, kann man sich schnell klar machen, dass 

wir nicht jedem Satz einen Wahrheitswert zuordnen können: 

 

„also sind zweierlei wirkung in der scientia magica, eine die die natur 

selbst macht, es  sei, das sie fürneme ein menschen, durch den sie wirke 

und dem selben ir influenz mitteilt, es sei gut oder bös, oder sie treibts 

in ein subiectum dadurch sie wirket, als in bilder, stein, kreuter, wörter, 

 

10 Michel Foucault, »Gespräch mit Michel Foucault (Nr. 192)« [1977], in: ders.: Dits et Écrits, Bd. III, Frankfurt a. 
M.: Suhrkamp, 2003, S. 186–213, hier S. 210 f.. 

11 Vgl. Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft, a.a.O; Michel Foucault, Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des 
ärztlichen Blicks [1963], übers. von W. Seitter, Frankfurt a. M.: S. Fischer, 2008; Michel Foucault, Die Ordnung 
der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften [1966], übers. von U. Köppen, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, 2003. 



 
9 

oder sie macht cometen, similitudines, halones und ander des gestirns 

unnatürliche generationes“12  

 

Unsere Schwierigkeiten mit diesem Satz rühren weder von dem altertümlichen 

Deutsch her noch davon, dass wir den Kontext nicht kennen. Das Problem ist, 

dass wir keine Idee davon haben, was es bedeuten könnte, diesen Satz auch nur 

als falsch zu bezeichnen, weil wir dafür bereits einen Anhaltspunkt dafür haben 

müssten, unter welchen Umständen er wahr wäre. Dass darüber im 16. 

Jahrhundert intensiv diskutiert werden konnte, müssen wir als Hinweis darauf 

verstehen, dass die historischen Bedingungen dafür, Sätzen Wahrheitswerte 

zuzuordnen, wandelbar sind.13  

 

Foucault zielt mit seiner Forschung auf diese historischen Existenzbedingungen 

von Wahrheit, die für die Wissenschaften von eminenter Bedeutung sind. So 

rekonstruiert er, wie die Entstehung von Kliniken zur Behandlung von Menschen 

– die also zu den Ärzt_innen kommen und zur Behandlung von ihren Familien 

isoliert werden, anstatt das die Ärzt_innen zu den Kranken in ihren Familien 

kommen – die Existenzbedingungen für medizinische Erkenntnisse grundlegend 

veränderten. Krankheiten werden danach nicht mehr als ideale Wesen im Raum 

der verschiedenen Krankheitsarten verstanden, die im Körper der Kranken nur 

erscheinen, sondern werden im Körper selbst lokalisiert. Die 

Selbstverständlichkeit, medizinische Diagnosen mit der Frage „Wo tut es Ihnen 

weh?“ zu beginnen, gilt historisch gesehen nur für uns, so Foucault.14  

 

 

12 Paracelsus, Astronomia magna [1538], hg. v. K. Sudhoff, München: Oldenbourg, 1929, S. 460. Ich verdanke 
das Beispiel Ian Hacking, Einführung in die Philosophie der Naturwissenschaften [1983], Stuttgart: Reclam, 
1996, S. 123–126. 

13 Mit entsprechend viel Geduld und Arbeit ließe sich der Kontext rekonstruieren, in dem dieser Satz sinnvoll als 
wahr oder falsch bezeichnet werden kann. Es ist also nicht prinzipiell unmöglich, doch an der notwendigen 
Arbeit können wir den Abstand zu unseren Existenzbedingungen von wahrheitswertfähigen Sätzen ermessen. 

14 Vgl. Foucault, Die Geburt der Klinik, a.a.O., S. 16 sowie Kapitel 1. 



 
10 

Die materiellen Bedingungen sozialer Praktiken haben also entscheidenden 

Einfluss darauf, was überhaupt als wahr oder falsch beurteilt werden kann, und 

damit auch auf die Erkenntnisse, die eine Wissenschaft zu produzieren vermag. 

Solche materiellen Bedingungen entstehen und verändern sich jedoch, zweitens, 

nicht von selbst: Sie werden hergestellt, bekämpft, durchgesetzt oder umgebaut. 

Jeweils gibt es politische, ökonomische, soziale Konflikte, aus denen ein 

bestimmtes Arrangement von Existenzbedingungen für wahrheitswertfähige 

Sätze hervorgehen. Auf dieser Ebene also sind Macht und Wissen untrennbar 

miteinander verbunden – hier stoßen wir auf die „Wahrheitsordnung“ oder die 

„allgemeine Politik der Wahrheit“. Nicht aber ist damit gemeint, dass es schlicht 

von politischen, ökonomischen oder sonstigen Interessen abhängt, welche Sätze 

als wahr und welche als falsch beurteilt werden. Natürlich gibt es die 

verschiedensten Formen der Einflussnahme auf die Wissensproduktion in 

unseren Gesellschaften, aber Foucaults Diagnose liegt gewissermaßen eine 

Etage tiefer: 

„Was durch die politische Praxis transformiert wird, sind nicht die 

medizinischen ‚Gegenstände‘ (die politische Praxis transformiert, das 

ist allzu offensichtlich, nicht die ‚Arten‘ der Krankheit in 

‚Verletzungsherde‘), sondern das System, das dem medizinischen 

Diskurs ein mögliches Objekt darbietet (sei es eine überwachte und 

registrierte Bevölkerung, sei es eine pathologische Gesamtentwicklung 

eines Individuums […]); was durch die politische Praxis transformiert 

wird, sind nicht die Ana1ysemethoden, sondern das System ihrer 

Formation ([…]); was durch die politische Praxis verändert wurde, sind 

nicht die Begriffe, sondern ihr Formationssystem ([…]).“15 

Die Existenzbedingungen wahrheitswertfähiger Sätze bestimmen nicht, welche 

Sätze welchen Wahrheitswert bekommen, so können wir das konkrete Beispiel in 

 

15 Michel Foucault, »Antwort auf eine Frage (Nr. 58)« [1968], in: ders.: Dits et Écrits, Bd. I, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, 2001, S. 859–886, hier S. 880 f.. 



 
11 

unsere abstrakteren Überlegungen zurückübersetzen. Sie legen aber den 

Rahmen dafür fest, welche Sätze überhaupt wahr bzw. falsch sein können – indem 

sie u.a. die Regeln bestimmen, gemäß denen Gegenstände in diesen Sätzen 

auftauchen oder Begriffe gebildet werden können. 

 

Damit geht drittens eine weitreichende Konsequenz einher: Wahrheit auf diese 

Weise historisch und materialistisch zu denken führt dazu, dass es jenen 

»absolutistischen« Begriff von Wahrheit nicht mehr gibt, den wir oft unhinterfragt 

verwenden. Denn diese Vorstellung einer ewigen Wahrheit, die zeit-, ort- und 

voraussetzungslos gilt, kann Foucault in seinen Begriffen tatsächlich nicht mehr 

einfangen. Für Foucault ist das kein Verlust: Der Glaube an eine Wahrheit, die 

jenseits dieser Welt liegt, da sie losgelöst von Raum, Zeit und allen anderen 

materiellen Bedingungen existieren soll, ist für ihn bloß Überbleibsel eines 

schlechten philosophischen Idealismus. 

 

Gibt es also keine Wahrheit? Und wie entscheiden wir, was richtig oder falsch ist? 

Für Foucault liegt die Antwort vor dem Hintergrund der ausgeführten 

Überlegungen auf der Hand: Es gibt Wahrheit, so wie es Kliniken oder Labore, 

Gerichte oder Parlamente gibt: „Die Wahrheit ist von dieser Welt; sie wird in ihr 

dank vielfältiger Zwänge hervorgebracht.“16  Wahrheit verschwindet nicht, nur 

weil wir erkennen, dass sie materielle Existenzbedingungen hat, die wiederum 

eine Geschichte haben, weil sie in politischen, ökonomischen, sozialen etc. 

Kämpfen entstanden sind. Wahrheit ist deshalb auch nicht relativ im Sinne von 

beliebig; wer daran zweifelt, möge versuchen, gegen die Existenzbedingungen 

wahrheitswertfähiger Sätze zu verstoßen, ohne aus den entsprechenden 

Debatten ausgeschlossen zu werden. Wahrheit gibt es nur dann nicht, wenn wir 

darunter eine absolutistische, weltlose Vorstellung von Wahrheit meinen. 

 

16 Foucault, »Gespräch mit Michel Foucault (Nr. 192)«, a.a.O., S. 210. 



 
12 

 

Was richtig oder falsch ist, wird also auch für Foucault von Wahrheitspraktiken 

entschieden, z.B. in den Wissenschaften, in der Justiz oder in der Politik. In vielen 

Fällen haben wir keine andere Wahl, als uns diesen Wahrheiten zu beugen, in 

vielen Fällen ist es sogar die einzig vernünftige Wahl. Foucaults historische und 

materialistische Perspektive auf die Wahrheit eröffnet uns jedoch noch eine 

andere Option: Wir können die Existenzbedingungen wahrheitsfähiger Sätze 

hinterfragen, indem wir die Geschichte ihrer Entstehung nachvollziehen und die 

jeweils unterlegenen Parteien aus den Kämpfen, die um diese 

Existenzbedingungen geführt wurden, wieder in Erinnerung rufen. Das erlaubt 

uns nicht, beispielsweise wissenschaftliche Forschungsergebnisse für falsch oder 

unwahr zu erklären, aber es gestattet uns, um weniger exkludierende 

Existenzbedingungen wahrheitswertfähiger Sätze zu ringen, auf deren Basis eine 

veränderte Wissenschaft entstehen kann. 

 

4.  WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW.  WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT?  UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE EINES MÖGLICHST FREIEN 

DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK ZU NEHMEN? 

Wie wir denken, handeln und als Subjekte verfasst sind, ist für Foucault von den 

historischen Existenzbedingungen für wahrheitswertfähige Sätze (siehe Frage 3) 

sowie von den in unseren Gesellschaften entstandenen Machtbeziehungen 

(siehe Frage 1) abhängig. Beide sind miteinander verbunden, weshalb Foucault 

teilweise nicht von Macht und Wissen getrennt, sondern von „Macht/Wissen“ 

spricht.17 Insofern Subjekte von diesem Macht/Wissen erst konstituiert werden, 

bestimmt es auch, wer wir sind, und sogar, das „wer wir sind“, also welche 

 

17 Vgl. vor allem Foucault, Überwachen und Strafen, a.a.O., S. 39 f; Foucault, Der Wille zum Wissen, a.a.O., S. 
95–102. 



 
13 

Identität wir besitzen, in unseren Gesellschaften eine zentrale Rolle spielt (und 

nicht, beispielsweise, was wir getan haben oder noch tun können).  

 

Können wir also nie „frei“ denken, handeln oder sein, wer wir sein wollen? Wie 

bei der Frage, ob es Wahrheit gibt, ist die Antwort davon abhängig, was wir mit 

„Freiheit“ meinen. Verstehen wir darunter einen ahistorischen Begriff, der jeweils 

gleichbleibt und allen Machtbeziehungen entgegengesetzt ist, kann die Antwort 

nur „ja“ lauten: in diesem Sinne sind wir niemals „frei“. Allerdings ist dieses 

Verständnis von Freiheit für Foucault vollkommen unzureichend. Freiheit und 

Macht sind nämlich fundamental verbunden, weil Machtbeziehungen eben nicht 

nur zwingen und unterdrücken, sondern genauso ermöglichen und verlocken. 

Insofern sind Freiheit und Macht bei Foucault keine Gegensätze, sondern 

„Partner“. Wir werden uns nie von allen Machtbeziehungen befreien (und das 

wäre für Foucault auch nicht erstrebenswert), wir können aber sehr wohl selbst 

Macht ausüben, um die Machtbeziehungen, in die wir verstrickt sind, 

umzugestalten. Je weitgehender dies gelingt, desto eher können wir erreichen, 

anders zu handeln, anders zu denken, und ja: jemand anderes zu werden. 

 

Klar dürfte damit auch sein, dass solche Transformationen des Macht/Wissens 

keine Taten einzelner Individuen sind. Es braucht politische Kämpfe, um sie auch 

nur zu ermöglichen. Wo diese Kämpfe ansetzen, ist für Foucault eine wichtige 

Frage. Seine Analysen zielen immer wieder gerade darauf, unerwartete 

Ansatzpunkte für Kämpfe ausfindig zu machen, die sich dadurch auszeichnen, 

dass sie weitreichende Bedeutung für unsere jeweiligen Macht/Wissens-

Ordnungen haben. Kritik hat daher bei Foucault die Form einer Diagnose 

mögliche Schwachpunkte in den historischen Existenzbedingungen 

wahrheitswertfähiger Sätze, in den Machtbeziehungen und -strategien sowie in 

der Art und Weise, wie sie uns zu Subjekten macht: 

 



 
14 

„Was ich auch über diese Funktion der Diagnose würde sagen wollen, 

das betreffend, was heute ist, so besteht sie doch nicht darin, einfach 

nur das zu charakterisieren, was wir sind, sondern, indem man den 

Bruchlinien von heute folgt, dahin zu gelangen, dass man erfasst, worin 

das, was ist, und wie das, was ist, nicht mehr das sein könnte, was ist. 

Und in diesem Sinne muss die Beschreibung stets gemäß dieser Art 

virtuellem Bruch geleistet werden, der einen Freiheitsraum eröffnet, 

verstanden als Raum einer konkreten Freiheit, das heißt einer 

möglichen Umgestaltung.“18 

 

Kritik bedeutet insofern weit mehr, als die eigene Verstrickung in 

Machtverhältnisse, Wissensordnungen und Subjektivierungsregime bewusst zu 

reflektieren, auch wenn dies ein wichtiger erster Schritt ist. Sie ist weder allein zu 

leisten noch bloß theoretisch; Kritik braucht politische Aktivität mit anderen, um 

uns zumindest ein wenig von dem zu lösen, was uns beständig aufgedrängt wird 

zu denken, zu handeln und zu sein. 

 

5.  WELCHE IMPULSE/RATSCHLÄGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE 

URTEILSBILDUNG ODER EIN „GUTES POLITISCHES URTEIL“ NENNEN/ABLEITEN?  (WAS 

SOLLTE IM POLITISCHEN URTEILEN BERÜCKSICHTIGT WERDEN?  WAS WÄRE NICHT GUT?  

WAS MACHT EIN GUTES POLITISCHES URTEIL AUS?...) 

Mit dem Stichwort »Kritik« ist bereits die zentrale Kategorie für das politische 

Urteilen genannt. Foucault bezieht sich einerseits auf Immanuel Kant, der in 

seinem Aufsatz »Beantwortung einer Frage: Was ist Aufklärung?« die Haltung der 

Aufklärung in der berühmten Maxime ausdrückt: »Sapere aude! Habe Mut, dich 

 

18 Michel Foucault, »Strukturalismus und Poststrukturalismus (Nr. 330)« [1983], in: ders.: Dits et Écrits, Bd. IV, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2005, S. 521–555, hier S. 544 und ausführlich in Michel Foucault, Was ist Kritik? 
[1990], übers. von W. Seitter, Berlin: Merve, 1992. Eine Zusammenfassung der verschiedenen Interpretationen 
sowie mein eigener Vorschlag finden sich in Frieder Vogelmann, »Critique as a Practice of Prefigurative 
Emancipation«, in: Distinktion 18. 2 (2017), S. 196–214. 



 
15 

deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der 

Aufklärung.«19 Andererseits grenzt sich Foucault deutlich von Kant ab, weil er 

unter dem Gebrauch des eigenen Verstandes etwas ganz anderes versteht. Für 

Kant ging es darum, die notwendigen Grenzen der Vernunft zu erkennen, da wir 

nur innerhalb des so umgrenzten Bereichs zu sinnvollen Urteilen kommen 

können. Sobald die Vernunft versucht, ihre eigenen Grenzen zu übersteigen, 

verstrickt sie sich in Widersprüche.  

 

Sich frei des eigenen Verstandes zu bedienen, darf nach Kant also nicht bedeuten, 

diese notwendigen Grenzen zu übertreten – an genau dieser Stelle erhebt 

Foucault Einspruch: Da die Vernunft wie unsere Selbstverständnisse mit 

Machtbeziehungen verwoben ist (sieht Fragen 1 und 3), akzeptieren wir Grenzen 

als notwendig, von denen sich – insbesondere im Rückblick auf die Geschichte – 

herausstellt, dass sie keineswegs so unumstößlich, so notwendig oder so 

natürlich waren. Foucault dreht daher Kants Frage nach den notwendigen 

Grenzen um und gibt der Kritik die Aufgabe, folgendes herauszufinden: »Welcher 

Anteil an dem als universal, notwendig und obligatorisch Gegebenen ist singulär, 

kontingent und willkürlichen Zwängen geschuldet?« 20  Gute politische Urteile 

erfüllen diese kritische Funktion: Sie eröffnen uns Freiheitsräume, wo wir bislang 

von Beschränkungen ausgegangen waren, die sich im Lichte dieser Urteile 

plötzlich als weder so notwendig noch so wünschenswert wie gedacht 

herausstellen. Sie verwenden dazu eben jenes diagnostische Verfahren, das die 

Strategien der Macht, die Ordnung des Wissens und die Weisen unserer 

Selbstverständnis in ihrer Verbundenheit analysiert und damit zugleich mögliche 

Bruchstellen offenlegt.  

 

 

19 Immanuel Kant, »Beantwortung einer Frage: Was ist Aufklärung?« [1784], in: ders., Werkausgabe, Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp, 2006, S. 51–61, hier S. 53. 

20 Michel Foucault, »Was ist Aufklärung? (Nr. 339)« [1984], in: ders.: Dits et Écrits, Bd. IV, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, 2005, S. 687–707, hier S. 702. 



 
16 

Denn Kritik als Form des politischen Urteilens muss nicht nur selbst 

Verbindungen in die Praxis suchen, sie muss sich auch immer wieder ihrer 

eigenen Rolle in den politischen Praktiken vergewissern. Einerseits geht es 

darum, so Foucault, »die in der Form notwendiger Begrenzung ausgeübte Kritik 

in eine praktische Kritik in der Form möglicher Überschreitung umzuwandeln«.21 

Andererseits muss gute Kritik aber auch auf ihre eigene Erkenntnisse reflektieren, 

auf ihre Machtwirkungen in dem politischen Konflikten der Gegenwart und auf 

ihre Auswirkungen auf die Selbstverständnisse der Kritiker_innen. Wie Foucault 

insbesondere in Der Wille zum Wissen zeigt, kann ansonsten auch Kritik dazu 

beitragen, politische Regime zu stützen, deren Sturz sie eigentlich fordert. Gutes 

politisches Urteilen im Sinne gelingender, Freiheiten eröffnender Kritik muss 

insofern selbstreflexiv verfasst sein: Sie ist immer auch Selbstkritik. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

21 Ebd. 



 
17 

LITERATUR 

Eribon, Didier (1993 [1989]): Michel Foucault. Eine Biographie. Übersetzt von Hans-

Horst Henschen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Foucault, Michel (1992 [1990]): Was ist Kritik? Berlin: Merve. 

Foucault, Michel (2005 [1976]): Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1. 

Übersetzt von Ulrich Raulff und Walter Seitter. 15. Aufl. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp. 

Foucault, Michel (2004 [1975]): Überwachen und Strafen. Die Geburt des 

Gefängnisses. Übersetzt von Walter Seitter. 15. Aufl. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp. 

Foucault, Michel (2010): Kritik des Regierens. Schriften zur Politik. Hrsg. von Ulrich 

Bröckling. Berlin: Suhrkamp. 

Sarasin, Philipp (2020 [2005]): Michel Foucault zur Einführung. 7. Aufl. Hamburg: 

Junius. 

   

 


