
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

THEODOR W. ADORNO 
VERFASST VON GERHARD SCHWEPPENHÄUSER 

INHALTSVERZEICHNIS 

1. WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE? ...................................................................... 1 

2. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH 

UNTERSCHEIDEN? .............................................................................................................................................. 4 

3. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN URTEILSSTANDORT? ................................. 6 

4. IN REFERENZ AUF DIE ARBEITEN UND DAS DENKEN VON ADORNO: WELCHE IMPULSE/RATSCHLÄGE LASSEN SICH 

IN BEZUG AUF POLITISCHE URTEILSBILDUNG ODER EIN „GUTES POLITISCHES URTEIL“ NENNEN/ABLEITEN? ............. 8 

Literatur ....................................................................................................................................................... 11 

 

1.  WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE? 

Aus den Stellen, an denen sich Adorno zu politischen Themen nicht nur aus 

historischer Perspektive, sondern auch aus der Perspektive der politischen 

Theorie geäußert hat, lässt sich entnehmen, dass seiner Ansicht nach nur eine 

Rätedemokratie eine angemessene Verwirklichung der demokratischen Idee der 

Neuzeit sein könnte. Zu Beginn der Negativen Dialektik deutet Adorno mit 

implizitem Bezug auf Marx an, dass die Rätebewegungen in den großen Städten 

nach Ende des Ersten Weltkriegs die letzte historische Gelegenheit dargestellt 

habe, das emanzipatorische Programm der abendländischen Philosophie 

hierzulande zu verwirklichen. 

Aus seinen Überlegungen zur Geschichtsphilosophie (nachzulesen im Hegel-

Exkurs der Negativen Dialektik und in den posthum veröffentlichten Vorlesungen 

Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit aus dem Wintersemester 1964/65) 

geht hervor, dass Adorno demokratische Herrschaft für ein adäquates 



 
2 

Instrument des Aufstiegs des deutschen Bürgertums im 19. Jahrhundert hielt, 

aber für kein gutes Instrument zur Verhinderung ihrer Transformation in den 

Nationalsozialismus im 20. Jahrhundert. Die liberale Demokratie war das 

politische Medium bürgerlicher Dominanz, eine Herrschaftsform, die der 

industriekapitalistischen Wirtschaftsweise gemäß sind. Eigentum, Gewerbefreit 

und Vertragsfreiheit wurden durch politische und juristische Institutionen 

gesichert. Formelle Gleichheit von Rechtssubjekten war erforderlich, nicht aber 

soziale Gleichheit und Gerechtigkeit.  

Aus der Perspektive von Marx, die Adorno insoweit teilte, ist die bürgerliche 

Demokratie die politische Gestalt, in der sich Produktivkräfte innovativ entfalten 

können. Menschen sind als Bürger:innen frei und als Verkäufer:innen von Waren 

gleich. Formale Freiheit besteht für die meisten Menschen in der Freiheit von 

Produktionsmitteln, das heißt darin, dass sie ihnen nicht gehören. Formale 

Gleichheit ist Ungleichheit des Eigentums. Wer nicht über ökonomisch relevante 

Produktionsmittel verfügt, muss seine Arbeitskraft als Ware verkaufen, um zu 

überleben. 

Die liberale Demokratie ist die Basis des modernen Nationalstaats. Sie beruht auf 

der Ideologie des Marktes, dem Kampfplatz konkurrierender Einzelinteressen. Als 

politischer Rahmen für ungleiche ökonomische Macht ist sie nicht immun gegen 

Krisen und Störungen bei der Verwertung und Akkumulation von Kapital. Wer 

seine Chancen zur Erwerbsarbeit gefährdet sieht, weil Wirtschaftskrisen 

innerhalb der demokratischen Herrschaftsform nicht zu eliminieren sind, kann 

negative Affekte und antidemokratische Einstellungen entwickeln. In diesem 

Zusammenhang spricht Adorno von Selbstzerstörungstendenzen der 

demokratischen Herrschaft. Er führt das darauf zurück, »daß dem […] 

gesellschaftlich­ökonomischen Inhalt nach […] die Demokratie […] bis heute 

nirgends wirklich und ganz sich konkretisiert hat, sondern formal geblieben ist. 

Und die faschistischen Bewegungen könnte man in diesem Sinn als die 



 
3 

Wundmale, als die Narben einer Demokratie bezeichnen, die ihrem eigenen 

Begriff […] bis heute noch nicht voll gerecht wird.«1 

Anlässlich der Ermordung des Studenten durch ein Mitglied der berittenen Polizei 

Westberlins am 2. Juni 1967 äußerte Adorno seine »Sorge darum, daß der 

demokratische Geist in Deutschland, der wahrhaft erst sich bildet, nicht durch 

obrigkeitsstaatliche Praktiken erstickt wird«2. Er schloss seine kurze Ansprache 

mit den Worten: »Daß die Untersuchung in vollster Freiheit, […] ungegängelt von 

autoritären Wünschen, dem Geist der Demokratie gemäß angestellt werde, ist ein 

Wunsch, […] der in der objektiven Situation entspringt. Ich vermute, daß Sie ihn 

teilen. Ich bitte Sie, sich zum Gedächtnis unseres toten Berliner Kommilitonen 

Benno Ohnesorg von Ihren Plätzen zu erheben.«3 Und in einer Stellungnahme 

gegen die Einführung der Notstandsgesetze im Jahre 1968 stellte Adorno fest, 

»daß nun die bislang allmähliche Aushöhlung der Demokratie auch noch 

legalisiert werde«, denn: »Hierzulande enthalten derlei Gesetze unmittelbar 

repressive Tendenzen in sich, anders als etwa in der Schweiz, wo Demokratie 

unvergleichlich viel substantieller das Leben des Volkes durchdrungen hat. Man 

braucht nicht, wie manche es uns zuschreiben, von politischer Hysterie erfüllt zu 

sein, um vor dem sich zu fürchten, was da sich abzeichnet.«4 

 

 

 

 

1 Theodor W. Adorno: »Aspekte des neuen Rechtsradikalismus«, in: ders., Vorträge 1949–1968, hrsg. v. M. 
Schwarz (Nachgelassene Schriften, Abt. V: Vorträge und Gespräche, Bd. 1), Berlin 2019, S. 445. 

2 Theodor W. Adorno: » Über die Berliner Vorgänge«, in: Frankfurter Adorno Blätter III, hrsg. v. R. 
Tiedemann, München 1994, S. 145. 

3 A.a.O., S. 145 f. 

4 Theodor W. Adorno: »Gegen die Notstandsgesetze«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 20.1, hrsg. v. R. 
Tiedemann, Frankfurt/M. 1986, S. 396. 



 
4 

2.  GIBT ES WAHRHEIT?  WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH ZWISCHEN 

RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN? 

Wahre Aussagen lassen sich anhand des Kriteriums der Übereinstimmung von 

Begriff und Sachverhalt von falschen unterscheiden. Aristoteles und Thomas von 

Aquin haben dieses Kriterium begründet. In der analytischen Philosophie des 20. 

Jahrhunderts ist es von Tarski und anderen im Kontext einer Aussagenlogik 

erneut formuliert worden. 

Dem philosophischen Realismus zufolge ist Wahrheit hingegen nicht nur ein 

Prädikat, das Aussagen über Gegenstände zukommen kann oder nicht, sondern 

eine ontologische Eigenschaft, die die Gegenstände selbst haben oder nicht 

haben. Von dieser Grundannahme hat sich Adorno nie ganz losgemacht. Er 

verabschiedete allerdings den hybriden Anspruch, zur objektiven Wahrheit der 

Gegenstände von Erkenntnis vorgedrungen zu sein oder allenfalls vordringen zu 

können. D.h., er verabschiedete sich vom traditionellen philosophischen 

Anspruch, wahre Erkenntnis zu besitzen. Als regulative Idee blieb der 

objektivistische Wahrheitsbegriff für ihn jedoch in Kraft. Adornos Version der 

kritischen Theorie bewegt sich in der Trümmerlandschaft, die der Zerfall der 

klassischen Metaphysik und ihrer Idee objektiver Wahrheit hinterlassen hat. Als 

Kompass zur Unterscheidung zwischen Wahrheit und bloßem Meinen oder 

wahnhaftem Projizieren bleibt Adorno zufolge die negative Gewissheit, dass 

Wahrheit als bestimmte Negation des Falschen muss gedacht werden können.  

Zur demokratischen Ideologie der freien Konkurrenz gehört auch das Dogma, 

dass alle Meinungen relativ und gleich gültig sind. Meinungen dürfen jederzeit 

frei geäußert werden. Vorausgesetzt, man überschreitet keine gesetzlichen 

Beschränkungen, sofern es welche gibt. Das ist eine wichtige Errungenschaft der 

bürgerlichen Öffentlichkeit. Aber diese laboriert an einem inneren Widerspruch. 

Öffentlichkeit sollte die Sphäre sein, in der Kritik geäußert werden kann, ohne 

Angst vor Zensur und Repression. In dieser Sphäre konfigurierte sich die 



 
5 

bürgerliche Gesellschaft, in der Abgrenzung von Obrigkeit und Staat. Wenn Kritik 

mit Meinungsfreiheit gleichgesetzt wird, findet aber eine Reduktion statt. Es gilt 

als ausgemacht, dass es nur konkurrierende Meinungen gibt. Zwischen wahren 

und falschen Meinungen kann man dann nicht mehr unterscheiden. 

Aus Platons an sich seiender Idee ist Wahrheit bei Adorno zu einer ‚heuristischen 

Fiktion‘ im Sinne Kants geworden, ohne die gehaltvolles Denken nicht möglich ist 

– und verändernde Praxis schon gar nicht. 

Für Adorno ist die ontologische Idee der Wahrheit als eines Ansichseienden durch 

fortschreitende Aufklärung zerstört worden. Dabei, so sein Gedankengang, 

wurde eine Aporie offenkundig, die sich aus der unumgänglichen Diskreditierung 

der Konzeption objektiver Wahrheit ergibt: Die aufklärerische Kritik hat ein 

Vakuum hinterlassen, weil sie mit der Konzeption objektiver Wahrheit den 

Gedanken von Wahrheit überhaupt negiert, ohne eine selbstkritisch reflektierte 

Konzeption von Wahrheit zu entwickeln, die an die Stelle des unhaltbaren 

Objektivismus treten könnte. 

Statt dessen, so Adorno, stehen sich empiristische Skepsis und dogmatische 

Metaphysik oder künstlich am Leben gehaltene Theologie antithetisch 

gegenüber, gleich weit von der Wahrheit entfernt. »Beide Gestalten des 

Bewußtseins, die, welche vor den Tatsachen sich beugt, und die, welche sich als 

Souverän oder Schöpfer der Tatsachen verkennt, sind wie die 

auseinandergesprungenen Hälften der Wahrheit, die in der Welt nicht sich 

realisierte und deren Scheitern auch den Gedanken schlägt. Aus ihren Stücken 

läßt die Wahrheit nicht sich zusammenflicken.«5 

Wahrheit kann (mit Hegel) auch ein Zustand genannt werden, in dem Begriffe 

und gesellschaftliche Verhältnisse zusammenstimmen. Sind die 

gesellschaftlichen Verhältnisse und Sachverhalten den Begriffen angemessen, 

 

5 Theodor W. Adorno: »Meinung Wahn Gesellschaft«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 10.2, hrsg. v. R. 
Tiedemann, Frankfurt/M. 1977, S. 593. 



 
6 

mit denen sie beschrieben werden? Oder bleiben sie dahinter zurück? Entspricht 

die soziale Wirklichkeit den theoretischen Begriffen? Wenn man behauptet: Nein, 

das tun sie nicht, was ist dann die Grundlage der Kritik? Das Kriterium ist 

Konsistenz – aber nicht die formale innere Konsistenz von Aussagen bzw. 

Theorien, sondern die des Ganzen. Also der Zusammenhang von Wirklichkeit und 

Reflexion. Der Begriff einer vernünftig eingerichteten Gesellschaft beinhaltet, 

dass sich in ihr alle Einzelnen frei entfalten können, ihren Fähigkeiten 

entsprechend, zum Gemeinwesen beitragen und ihren Bedürfnissen 

entsprechend unterstützt werden. Aus der Differenz zwischen diesem Konzept 

und der gegebenen sozialen Realität entsteht der Antrieb, daran zu arbeiten, dass 

die Realitäten ihren Begriffen angemessen sind. 

 

3.  WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW.  WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT? 

Soziologische Forschungen haben seit der Jahrtausendwende festgestellt, dass 

viele Menschen in den westlichen Industriestaaten eine Politik affirmieren und 

unterstützen, die nicht ihre materiellen Interessen vertritt und ihr materielles 

Wohlergehen nicht fördert. Sie wählen Vertreter:innen einer Politik, die Werte 

propagiert, mit denen sie sich, aus welchen Gründen auch immer, identifizieren. 

Besonders deutlich wurde das in den USA, wo Menschen nachweislich die 

Administrationen unterstützen, durch deren Gesetzgebung sie ärmer und 

marginalisierter werden. Wenn Weltsicht und Urteilsweise durch Werte geprägt 

werden, kann das also zu Interessenblindheit führen. 

Das wäre eine Variante dessen, was Adorno und Horkheimer den 

»gesellschaftlichen Verblendungszusammenhang« genannt haben. In der 

politischen Philosophie der Neuzeit ging man davon aus, das Zentrum des 

individuellen Urteilens und Handelns sei ein spontanes Ansetzen bei den eigenen 

Interessen. Was muss ich tun, um mich selbst zu erhalten? Was nützt mir, was 



 
7 

schadet mir und den Meinen? Daraus wurde das Konzept des zweckrational 

agierenden Menschen abgeleitet. Die Defizite dieses Konzept zeigen sich seit der 

Globalisierung des westlichen Industrie- und Finanzkapitalismus überall. Würden 

Menschen, im Sinne der rationalistischen Philosophie der europäischen 

Aufklärung, rational entscheiden und handeln, dann würden sie versuchen, ihre 

ureigenen individuellen Interessen in politischen Kämpfen durchzusetzen. Sie 

würden feststellen, dass dies nur in praktischer Solidarität geschehen kann. 

Die Beeinflussung durch Massenmedien, Propaganda und Entertainment ist mit 

dafür verantwortlich, dass Solidarität und Widerstand verpuffen oder gar nicht 

erst aufkommen. Wenn den Botschaften der Kulturindustrie keine seelische 

Bereitschaft entgegenkommen würde, sich darauf einzulassen, was sie 

verheißen, obwohl man es besser wissen könnte, dann würde sie freilich kaum 

solch einen durchschlagenden Erfolg haben. 

Im Zuge dieser Tendenz ist das Konzept »Gesellschaft« zunehmend durch das der 

»Kultur« verdrängt worden. Entweder, um zu beschreiben, wie Sozialisation durch 

Kultur und kulturelle Werte funktioniert – oder um die Ideologie des 

Kulturalismus zu verbreiten. Kulturelle Werte werden dann nicht aus der sozialen 

Funktion von Kultur abgeleitet, sondern als eine ganz eigenständige Kraft 

angesehen. 

Diese unproduktive Dichotomie von »Gesellschaft« und »Kultur« ist vom 

Frankfurter Institut für Sozialforschung bereits zu Beginn 1930er Jahre 

unterlaufen worden. Kultur wurde dort als sozialer »Kitt« verstanden, der ein 

gesellschaftliches Ganzes zusammenhält. Die Einordnung des Individuums in die 

soziale Ordnung verläuft vermittelt durch Kultur. Aber Kulturen haben eigene 

Logiken. Hier spielen immer auch psychische Faktoren eine Rolle. Die 

symbolische Sphäre einer Kultur ist das Register, in dem die Menschen, die in 

diese Kultur einsozialisiert werden, ihre Affekte regulieren und modellieren. 



 
8 

Das Frankfurter Paradigma hat Ansätze vorweggenommen, die in der politischen 

Kulturforschung erst 50 Jahre später allgemein eingebürgert worden sind. Heute 

richtet sich das Forschungsinteresse der politischen Kulturforschung darauf, wie 

politische Ideen und Deutungsmuster im »politischen Design« von 

Herrschaftsordnungen »affektive Bindungen herstellen« (Wolfgang Bergem).  

 

4.  IN REFERENZ AUF DIE ARBEITEN UND DAS DENKEN VON ADORNO: WELCHE 

IMPULSE/RATSCHLÄGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE URTEILSBILDUNG ODER 

EIN „GUTES POLITISCHES URTEIL“ NENNEN/ABLEITEN? 

Kants Begriff der Urteilskraft ist ein Kernstück der politischen Philosophie der 

Aufklärung. Kant verstand unter Urteilskraft die Kompetenz, einzelne Ereignisse 

einer allgemeinen Gesetzmäßigkeit zu subsumieren, also einer allgemeinen 

Regel, der die besonderen Ereignisse folgen. Dies erfordert Bildung und 

praktische Erfahrung. Kant hatte auch die Fälle im Blick, wo jemand, dessen 

Urteilskraft gefordert ist, die Gesetzmäßigkeit oder die Regel nicht kennt, nach 

der das Geschehen abläuft. Dann ist »reflektierende Urteilskraft« gefragt. So hat 

er die Suche nach jener Allgemeinheit genannt. Dafür muss man die Kompetenz 

haben, zu erkennen, dass die bekannten allgemeinen Gesetzmäßigkeiten und 

Regeln diesem besonderen Einzelfall nicht angemessen sind, dass sie ihm nicht 

gerecht werden. 

Urteilskompetenz ist schon bei Kant mit der Kritikfähigkeit verbunden. Kritisieren 

heißt: unterscheiden und mit Gründen entscheiden können. Ohne kritische 

Urteilskompetenz ist gesellschaftliche und politische Mündigkeit undenkbar. 

Adorno ist in den 1960er Jahren vehement für das Programm einer »Erziehung 

zur Mündigkeit« eingetreten. Aber er war nicht sehr zuversichtlich, was die 

Möglichkeiten angeht, die wir zur politischen Urteilsbildung haben. Wenn die 

Menschen »leben wollen«, schrieb er, dann »bleibt ihnen nichts übrig, als dem 



 
9 

Gegebenen sich anzupassen, sich zu fügen; sie müssen eben jene autonome 

Subjektivität durchstreichen, an welche die Idee von Demokratie appelliert«, sie 

»können sich selbst erhalten nur, wenn sie auf ihr Selbst verzichten«6. Anpassung 

erfolge nicht mehr über Obrigkeitshörigkeit und Autoritätsfixiertheit, sondern 

über den Zwang zur ökonomischen Selbsterhaltung. Wenn die Meisten 

»potentielle Arbeitslose« 7  sind, könne die seelische Identifikation mit 

Bestehendem zur Abneigung gegen Alternativen zu den bestehenden 

Verhältnissen führen. 

Deshalb, meinte Adorno, ist die Demokratie, der politische Verbund von freien 

und selbstbestimmten Bürgern, von innen heraus stärker gefährdet als durch 

äußere Faktoren. »Daß der Faschismus nachlebt«, hatte er bereits Ende der 

1950er Jahre gesagt, komme daher, »daß die objektiven gesellschaftlichen 

Voraussetzungen fortbestehen, die den Faschismus zeitigten.« 8  Denn die 

»ökonomische Ordnung« würde »die Majorität« immer noch in »Abhängigkeit 

von Gegebenheiten« halten, »über die sie nichts vermag«9.  

Adorno hat selbst darauf hingewiesen, dass auch das Konzept der Mündigkeit 

eine innere Ambivalenz enthält. Einerseits ist Mündigkeit Bedingung dafür, dass 

eine Gesellschaft sich in Freiheit selbst bestimmt, ohne dass das Resultat 

mehrheitsdemokratischer politischer Entscheidungen am Ende die »Unvernunft« 

ist. Andererseits unterliegt es in der bestehenden Gesellschaft dem blinden Zufall 

und der Ungerechtigkeit, ob Menschen zur Mündigkeit fähig werden, das heißt, 

wie sie sprechen, denken und urteilen lernen. Daher müssten wir begreifen, »daß 

schon die Voraussetzung der Mündigkeit, von der eine freie Gesellschaft abhängt, 

 

6 Theodor W. Adorno: »Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit«, in: ders., Gesammelte Schriften 
Bd. 10.2, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Frankfurt/M. 1977, S. 567. 

7 A.a.O., S. 565. 

8 A.a.O., S. 566. 

9 A.a.O., S. 567. 



 
10 

von der Unfreiheit der Gesellschaft determiniert ist«10. Das heißt, die normativen 

Begriffe der bürgerlich-aufklärerischen Philosophie können nicht einfach beim 

Wort genommen werden. Um ihr Potential zu nutzen, reicht es nicht, ihre 

vollumfängliche Umsetzung zu fordern. Wir müssen ihre innere 

Widersprüchlichkeit begreifen. Die Entfaltung dieser Widersprüchlichkeit lässt die 

Konzepte nicht unberührt. Aber das gehört zu ihrer zeitgemäßen Neuaneignung. 

Daher sollte man beim politischen Urteilen und bei der Beziehung der politischen 

Urteilskraft auf das gesellschaftliche Ziel der Mündigkeit mitdenken, dass dieses 

Konzept nicht frei von Widersprüchen ist und ihm reale, sozioökonomische 

Antagonismen zu Grunde liegen. Das bedeutet zum Bespiel, dass politische 

Programme und Aktivitäten zu kritisieren sind, die der gleichberechtigten und 

freien Teilhabe und der sozialen Inklusion von Menschen im Wege stehen. Und 

gleichzeitig muss erkannt werden, dass gleichberechtigte Teilhabe in Freiheit und 

Inklusion in ein soziales Ganzes der inhaltlichen Verwirklichung von Freiheit und 

Gleichheit im Wege stehen können: nämlich, wenn dieses soziale Ganze durch 

Eigentumsverhältnisse und ökonomische Bewegungsgesetze fremdbestimmt ist. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

10 Theodor W. Adorno: Erziehung zur Mündigkeit. Vorträge und Gespräche mit Hellmut Becker 1959–1969, 
hrsg. v. Gerd Kadelbach, Frankfurt/M. 1970, S. 142. 



 
11 

LITERATUR 

Theodor W. Adorno: »Aspekte des neuen Rechtsradikalismus«, in: ders., Vorträge 

1949–1968, hrsg. v. M. Schwarz (Nachgelassene Schriften, Abt. V: Vorträge 

und Gespräche, Bd. 1), Berlin 2019, S. 445. 

 


