BEGLEITTEXT
AUS DER PERSPEKTIVE VON

BENJAMIN BARBER

VERFASST VON FLORIAN WEBER-STEIN

INHALTSVERZEICHNIS

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/ GESELLSCHAFT? ...veuveeeeeieeeeeeeeeseeesresaesnesessesnens 1
2. Ist Ungleichheit als ein gewichtiges Defizit der Demokratie zu werten? ........ccccceeveeevnenenennne. 4
3. Was sind zentrale Griinde fur Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? ........ccccceeeeeevrveererennes 6

4. Wie sollten wir mit Ambiguitat (Mehrdeutigkeit, Widerspruchlichkeit) und Ambivalenzen im
Bereich des PolitiSChen UMQENENT ..ottt 7

5. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch
UNEEISCREIARNT Lttt b e bbb b 8

6. Was pragt unsere Slcht auf die Welt bzw. was pragt unseren Urteilsstandort? Und was gilt es
daher im Sinne eines moglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zu nehmen? 10

7. In Referenz auf die Arbeiten und das Denken von Barber: Welche Impulse/Ratschlage lassen
sich in Bezug auf politische Urteilsbildung oder ein , gutes politisches Urteil” nennen/ableiten?
(Was sollte im politischen Urteilen berlicksichtigt werden? Was ware nicht gut? Was macht ein
gutes POlItISCNES UITEIl @US?...) cuoueuiiiieieiereceisiete ettt s e s s s e s b se e ns s s senas 11

[ = (O ORI 15

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT?

Eine gute Demokratie ist fur Barber niemals nur eine Herrschaftsform.
Demokratische Herrschaft bedeutet, dass politische Amter durch faire Wahlen
und nur auf Zeit verliehen werden. Die politische Elite kann in einer Demokratie
nicht willkurlich und nach eigenem Gutdunken handeln, sondern ist in ihren
Entscheidungen dem Volk verpflichtet, dem es Rechenschaft ablegen muss und
welches sie per Abwahl sanktionieren kann. Die Rolle der Burger*innen ist in
diesem Demokratieverstandnis auf den Wahlakt beschrankt, durch den die

politische Elite bestatigt oder ausgetauscht wird - deshalb bezeichnet Barber ein



rein auf den Herrschaftsaspekt reduziertes Verstandnis als ,dinne” bzw.

.magere” (thin) Demokratie.

Barber halt eine solches ,,dunnes” Demokratieverstandnis mit Blick auf die Rolle
der Burgerschaft fur unzureichend. Es unterstellt, dass Burgerinnen und Burger
im Voraus bestehende, fixe Interessen und darauf aufbauende Vorstellungen
davon haben, welche Entscheidungen sie sich von den Politiker*innen winschen.
Die Auswahl zwischen politischen Parteien oder Kandidat*innen wird damit auf
eine Entscheidung reduziert, wie wir sie als Konsument*innen in unseren
privaten Angelegenheiten treffen (Mochte ich lieber die FuBballibertragung oder
den Spielfilm sehen? Passt ein SUV oder ein Kleinwagen besser zu mir? usw.)
Dabei wird ausgeblendet, dass es in der Politik nicht nur um (Aus-)Wahl von vorab
bestehenden, klar definierten Alternativen geht, sondern auch um Beratung,
Austausch, Diskussion, Streit, Versohnung usw. - darum, seinen Standpunkt zu
formulieren, gegen Einwande zu verteidigen und unter Umstanden auch zu
andern. Diese Aspekte kommen aber nur zur Geltung, wenn die politische Rolle
der Burger*in nicht auf die (Aus-)Wahl von (Berufs-)Politikern reduziert wird,
sondern mit Eigeninitiative, mit Sprechen, Zuhéren und Handeln gefullt wird - in
Familie und Schule, am Arbeitsplatz, in der Kirche, in Vereinen und Projekten.
Demokratie muss Raum und Anreize schaffen fur die Selbstorganisation der
Burgerinnen und Birger in der Gesellschaft. Die Burgerrolle ist, bildlich
gesprochen, kein Sonntagsgewandt, das am Wahltag abgestaubt und lediglich
fur den Gang zur Wahlurne Ubergestreift wird, sondern sie kann (und soll) zu
einer zweiten Haut werden, die uns in verschiedensten Situationen Halt und

Format verleiht.

Da die meisten Menschen sich im alltaglichen Nahbereich (Nachbarschaft,
Kommune, Arbeitsleben) am ehesten kompetent fiihlen und hier auch die
starkste Motivation zur Beteiligung verspiren (weil die Entscheidungen sie

unmittelbar betreffen), verwendet Barber einige Mihe auf die Skizze von



demokratischen Institutionen wie Nachbarschaftsversammlungen, freiwillige
Burgerdienste und Beteiligungsformate am Arbeitsplatz. In diesen ,Schulen der
Demokratie” sollen die Fahigkeiten und Bereitschaften erworben werden, die
dann in einem zweiten Schritt politische Partizipation auf der zentralen

(bundesstaatlichen) Ebene ermdglichen.

Demokratische Beteiligung hat aber nicht nur eine erzieherische Funktion. Sie ist
fir Barber in gewisser Hinsicht auch ein Selbstzweck. Sie kann zur
Selbstverwirklichung beitragen, weil sie den Burger*innen ermdéglicht, sich als
Teile einer Gemeinschaft zu verstehen, die ihre Angelegenheiten selbstandig
regelt. In Anlehnung an Rousseau spricht Barber davon, dass die Burger*innen
einen ,Gemeinwillen” ausbilden. Dazu ist es aber notwendig, dass sie sich von
ihren privaten Interessen distanzieren und einen Burgerstandpunkt bei der
Beurteilung politischer Fragen einnehmen kénnen. Die konsequente Einnahme
dieses auf Verallgemeinerung von Interessen zielenden Standpunktes wurde
nach Barber nicht dazu fuhren, dass hinsichtlich der Regelung politischer
Grundsatzfragen Einigkeit - ein Konsens - Einigkeit erzielt werden kann. Oftmals
werden divergierende Einschatzungen und Standpunkte bestehen bleiben. Aber
Ziel des demokratischen Gesprachs muss es sein, dass - wie Barber in einer
einpragsamen Metapher formuliert - ,aus Fremden Nachbarn werden”, dass der
oder die Andere gehort wird, auch wenn ich ihm oder ihr nicht zustimme. Durch
Teilnahme an der Politik kann so ein Gefuhl der Gemeinsamkeit geweckt werden,
durch die der Einzelne sich als Teil eines Ganzen begreift - einen Ganzen, dass
nicht bereits im Voraus (durch ethnische oder kulturelle Gemeinsamkeiten
besteht), sondern erst durch den Beschluss zum gemeinsamen (politischen)

Handeln ins Leben gerufen wird.



2. IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES DEFIZIT DER DEMOKRATIE
ZU WERTEN?

In der Tat, Ungleichheit ist nach Barber ein prinzipielles Problem fur Demokratie.
Manche Formen von Ungleichheit sind mit Demokratie schlicht nicht zu vereinen.
So ist Demokratie untrennbar mit bestimmten Gleichheitspostulaten verbunden:
Neben der Gleichheit der Wahlstimme zahlen dazu auch die gleiche Mdglichkeit,
Probleme und Forderungen zu artikulieren und die faire Chancengleichheit. Mit
dem letzteren ist gemeint, dass es - bei Talent und Einsatz - im Prinzip far alle
BUrgerinnen und Burger mdoglich sein muss, einflussreiche Positionen in

Gesellschaft, Wirtschaft und Politik zu erlangen.

Diese drei Gleichheiten sind sicherlich niemals vollstandig verwirklicht, aber im
GroBen und Ganzen mussen wir laut Barber annehmen, dass diese
Gleichheitsforderungen erfullt sind, wenn wir von einer funktionierenden
Demokratie sprechen wollen. Eine Gleichheit der Einkommen und Vermdgen,
also des soziookonomischen Status, ist hingegen nicht erforderlich. Das Prinzip
der fairen Chancengleicht lasst ja soziale Unterschiede zu und diese sind sogar
gewollt, weil sie - Stichwort ,Leistungsprinzip” - Anreizstrukturen fur die
Ehrgeizigen schaffen, die durch ihr durchaus auf den eigenen Vorteil bedachtes
Engagement Uber Steuern und Abgaben zugleich den Wohlstandskuchen

vermehren, von dem letztlich alle ein Stickchen erhalten.

Allerdings durfen die soziookonomischen Unterschiede nicht zu gravierend sein,
weil die drei genannten demokratischen Gleichheitspostulate sonst gefahrdet
werden. Diese Einschatzung findet sich schon bei Aristoteles, gewissermalen
dem altesten Demokratietheoretiker, der die Notwendigkeit einer breiten
Mittelschicht fur das Funktionieren einer Demokratie betonte. Was ist der Grund
dafur? Eine angemessene Verwirklichung der Gleichheitspostulate wird durch
starke soziodkonomische Ungleichheit behindert. Obwohl etwa das Recht auf

Stimmengleichheit heute formal in demokratischen Verfassungen verankert ist,

4



zeigen empirische Studien, dass Menschen von diesem Recht sehr
unterschiedlichen Gebrauch machen. Gut gebildete und wohlhabende
BUrger*innen gehen im Durchschnitt viel haufiger zur Wahl als ungebildete und
arme, bei anderen, z.B. direktdemokratischen Beteiligungsformen wie
BUrgerentscheiden o0.a. geht die Schere noch viel weiter auseinander.
Gravierende  soziobkonomische  Ungleichheit  beglUnstigt auch die
Marginalisierung der Stimmen von Benachteiligten und Minderheiten, die
oftmals weder das Knowhow, noch die finanziellen Mittel besitzen, ihren Anliegen
Gehor zu verschaffen. Und letztlich fihrt eine gravierende soziale Ungleichheit
auch das Prinzip der fairen Chancengleichheit ad absurdum. Denn
Bonuszahlungen an Finanzmanager, die das Jahresgehalt einfacher
Bankangestellter um ein Hundertfaches Ubersteigen, sind nicht mehr durch
Anreizstrukturen im Rahmen des Leistungsprinzips zu rechtfertigen - zumal dann
nicht, wenn die von den Finanzjongleuren an den Randes des Bankerotts
gefuhrten Banken dann durch das Steueraufkommen gerettet werden mussen,
zu dem die GrolRverdiener aufgrund von Schlupfléchern und Betrigereien keinen

angemessenen Anteil beitragen.

Leider haben sich in den letzten Jahrzehnten die sozialen Ungleichgewichte in
vielen demokratischen Gesellschaften vergroBert. In den USA klafft die Schere
zwischen arm und (super-)reich immer weiter auseinander. Die politischen Eliten
tun wenig, um diesem Ubel abzuhelfen. Ein radikales Umdenken kann nach
Barber nur auf Initiative der Blrger*innen hin geschehen. Er setzte hier bspw.
Hoffnungen in die Bewegung , Occupy Wallstreet”, deren Anliegen von einem
Grol3teil der Bevolkerung geteilt wurde, deren Protest aber sehr bald wieder

abflaute.



3. WAS SIND ZENTRALE GRUNDE FUR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN)
DEMOKRATIEN?

Der Kapitalismus als Wirtschaftssystem beruht auf dem Gewinnstreben der
Einzelnen. Das ist nicht per se verwerflich, es kommt aber darauf an, dieses
System durch einen politischen Rahmen zu regulieren und vor bestimmten
gefahrlichen Tendenzen zu bewahren. Die Erfolge der Arbeiterbewegung, die sich
seit Mitte des 19. Jahrhunderts in den fortgeschrittenen europdischen Landern
formierte, haben dazu gefuhrt, dass der Kapitalismus sozialstaatlich ,gezahmt”
wurde; zeitgleich war das Verhaltnis von Unternehmern und Gewerkschaften

durch ein gewisses MaR an Solidaritat (Sozialpartnerschaft) gepragt.

Durch den Neoliberalismus sind die beiden Errungenschaften wieder ins
Hintertreffen geraten: Die Privatisierung des 6ffentlichen Sektors hat nicht nur
dazu gefuhrt, dass der Staat sich aus immer weiteren Bereichen zurtickgezogen
hat - auch die politische Kultur hat sich verandert: Es ist ein Verlust an

Gemeinsinn zu beklagen, der die gesellschaftliche Solidaritat erodieren lasst.

Diese negative Entwicklung ist in Barbers Analyse durch zwei gegenwartige
Trends noch einmal verstarkt worden: Einerseits ist die Globalisierung ein Treiber
der Privatisierung, weil v.a. Unternehmen zu den wichtigsten und machtigsten
global agierenden Akteuren gehdren; andererseits tragt die Digitalisierung aktuell
zu einer weiteren Erosion von Gemeinsinn, indem die User vor ihren Bildschirmen
vereinzeln und die Kommunikation in Teil6ffentlichkeit zerfallt - ,Filterblasen”

und , Echokammern” sind hier die zentralen Stichworte.

Sowohl  Globalisierung als auch Digitalisierung ermdglichen auch
verheifBungsvolle neue Entwicklungen: Sie verschaffen zivilgesellschaftlichen
Akteuren wie z.B. Menschenrechtsorganisationen Madglichkeiten der
transnationalen Vernetzung und starken ihren Einfluss; oder sie ermdglichen

eine neuartige Organisation von basisdemokratischem grassroots-Engagement

6



(aktuell kdnnte man etwa auf ,Fridays for Future” verweisen, die Barber nicht
mehr erleben durfte, der aber sicherlich seine Sympathien gegolten hatten).

Insgesamt Uberwiegen aber derzeit die negativen Effekte.

4, WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITAT (MEHRDEUTIGKEIT,
WIDERSPRUCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES
POLITISCHEN UMGEHEN?

In Deutschland wird Politik oft am Ideal von Harmonie und Konsens gemessen:
Verbreitet ist bis heute der Vorwurf, dass die Opposition nur kritisiere, anstatt mit
der Regierung zusammenzuarbeiten; insbesondere in Krisenzeiten wird der Ruf
nach Einigkeit laut. Auch einige prominente Demokratietheoretiker*innen wie
bspw. Jurgen Habermas weisen dem Konsens in der Politik eine besondere
Bedeutung zu und gehen von der Annahme aus, dass grundlegende politische
Entscheidungen einstimmig getroffen werden wurden, wenn nur die
verschiedenen Akteure gleichgut informiert waren und genugend Zeit hatten,

ihre Argumente auszutauschen.

Fur Barber hingegen bedeutet Demokratie im Kern Dissens und Konflikt. Wo
Konsens besteht, benoétigten wir keine Politik, dort kénnten einfach die fraglos
richtigen Losung umgesetzt werden. Das sei Verwaltung, nicht Politik. Allerdings
neigt Barber auch nicht der (z.B. in den Vereinigten Staaten recht weit
verbreiteten) Gegenposition zu, die besagt, dass in der Bevolkerung
Interessengegensatze existieren, die weitgehend unwandelbar sind und
zwischen denen Kompromisse gefunden werden mussen. Denn eine solche
Kompromissfindung wird zum Problem, wenn - wie dies in den USA in den letzten
20 Jahren immer starker der Fall ist - die politischer Lager ideologisch immer
weiter auseinanderdriften (Stichwort ,Polarisierung”), - denn mit meinem Feind

kann ich keine Kompromisse schliel3en.



FUr Barber hingegen besteht Politik ganz wesentlich im Gesprach, das Zuhdren,
Respekt und Achtung verlangt. Damit ist keineswegs sichergestellt, dass Einigkeit
erzielt werden kann - oftmals wird dies nicht der Fall sein. Aber Ziel des
demokratischen Gesprachs muss es sein, dass - wie Barber in einer
einpragsamen Metapher formuliert - ,aus Fremden Nachbarn werden”, dass der
oder die Andere gehort wird, auch wenn ich ihm oder ihr nicht zustimme. Eine
Voraussetzung hierflrr ist Ambiguitatstoleranz. Dazu muss das Gesprach einen
bestimmten Rahmen haben, es muss sichergestellt werden, dass alle zu Wort
kommen, verletzende Beleidigungen unterbleiben und unterschiedliche

Perspektiven zur Sprache kommen.

Diese Zivilitat des demokratischen Diskurses wird aktuell leider allzu haufig in
Frage gestellt. Seit etwa 20 Jahren hat ist der Prasidentschaftswahlkampf in den
USA mehr und mehr zu einer Schlammschlacht geworden - eine Tendenz, die
durch das private und ideologisch extrem polarisierte Mediensystem (z.B.
FoxNews vs. MSNBC) noch verstarkt wird. Auch die Kommunikation im Internet
ist haufig unizivilisiert, weil hier vermittelnde Instanzen wie Moderatoren, die
Rednerlisten erstellen und verbale Schlage unterhalb der Gurtellinie

sanktionieren, einen viel schwereren Stand haben.

5. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH
ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN?

In Philosophie und Wissenschaft gibt es Wahrheit. Man muss diese beiden
Ebenen unterschieden: Bspw. ist der Satz des Pythagoras eine logische bzw.
mathematische Wahrheit. Er folgt logisch aus mathematischen Definitionen und
lasst sich im strengen Sinne beweisen. Die Tatsache, dass sich die Erde um die
Sonne dreht (und nicht etwa umgekehrt) ist demgegeniber eine empirische

Wahrheit, sie bezieht sich auf einen Sachverhalt in der Welt. Hier ist ein Beweis



nicht durch logisches Schlussfolgern moglich, sondern er muss durch
wissenschaftliche Messverfahren erbracht werden. Die Messverfahren kénnen
fehlerhaft sein inexakt sein - deshalb sind diese Wahrheiten nicht so
unumstritten wie die erste. Dennoch besteht unter den Wissenschaftlern heute

ein einhelliger Konsens, dass diese Aussage wahr ist.

Solche unumstrittenen Wahrheiten sind fur Barber aus einer politischen
Perspektive uninteressant, weil Politik erst auf der Grundlage des Konflikts
entsteht. Dort wo allerdings die Wissenschaft keine abschliellende Klarung
erreicht - wo also Konflikt auch die wissenschaftliche Debatte pragt wie bzw. in
den Sozialwissenschaften - raumt Barber der Politik den Vorrang gegenuber der
Wissenschaft ein. Wissenschaftler*innen sollen ihre Argumente in den
politischen Diskurs einbringen, sie durfen allerdings nicht davon ausgehen, dass

politische Entscheidungen aus ihren Theorien abgeleitet werden.

Lange Zeit war demgegenuber ein Vorrang der Philosophie bzw. Wissenschaft
Uber die Politik angenommen und vertreten worden. So hatte bspw. Platon
vorgeschlagen, den Aufbau der Polis an der Struktur der menschlichen Seele zu
orientieren (Uber die vermeintlich sicheres Wissen bestand) und gelangte so -
durch die Analogie zur Herrschaft der Vernunft Gber die Emotionen und Triebe -
zum Ideal der Philosophenherrschaft. Aber auch heute gibt es im Feld der
Politischen Philosophie Denker*innen, die davon ausgehen, dass etwa Fragen
der gerechten Verteilung im philosophischen Diskurs geklart und dann politisch

nur noch umgesetzt zu werden brauchen.

Diesem Primat der Philosophie tritt Barber entgegen und verweist auf die
.Souveranitat” des Politischen, das keinem héheren Recht unterliegt. Anders als
Platon (und einige zeitgendssische Denker) annehmen, werden nach Barber die
Regeln fur eine politische Ordnung nicht vorgefunden, sondern durch uns

Menschen selbst erschaffen bzw. erfunden.



Uber Politik kann und muss man streiten - Gber Wahrheit braucht man nicht zu
streiten. Wahrheit ist also eigentlich etwas Unpolitisches. Gleichwohl ist es aus
politischen Grinden von groBer Wichtigkeit, anzuerkennen, dass es Wahrheit
gibt und wir in vielen Fragen eindeutig zwischen wahr und falsch unterscheiden
kdnnen. Und dass Wahrheitsanspruche nur auf der Grundlage von Argumenten
bestritten und kritisiert werden kénnen und nicht durch die blof3e Behauptung

,alternativer Fakten” ohne Substanz.

6. WAS PRAGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRAGT UNSEREN
URTEILSSTANDORT? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE EINES
MOGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK
ZU NEHMEN?

Wir alle sind durch unsere Erfahrungen gepragt, nicht nur individuell, sondern
auch als Menschen, die in bestimmten sozialen Kontexten leben. Naturlich mache
ich als schwarze Frau in den Sudstaaten der USA andere pragende Erfahrungen
denn als weiler Mann an der Ostkuste - und ahnliches lieRRe sich vermutlich fur
die Unterschiede zwischen einer Sozialisation im landlichen Bayern und in Berlin-
Mitte sagen. Obwohl Barber solche unterschiedlichen Sozialisationsbedingungen
und die mit ihnen verbundenen sozialen Wahrnehmungsfilter anerkennt und
ernst nimmt, hat er davor gewarnt, solche vorpolitischen Unterschiede als
gegeben und unudberwindbar anzunehmen. Sie sollten seiner Ansicht nach nicht
zum Ausgangspunkt politischer Uberlegungen gemacht werden wie z.B. durch
Forderungen, dass die Interessen von Schwarzen nur durch Schwarze, die von

Frauen nur durch Frauen reprasentiert werden kénnen.

FUr eine Demokratie ist es fur Barber unabdingbar, dass die Burger*innen die
Fahigkeit entwickeln, einen - wenn schon nicht unparteilichen - so doch

multiperspektivischen Blick zu entwickeln. Der Philosoph Kant hat das die

10



.erweiterte Denkungsart” genannt, die darin bestehe, ,an der Stelle jedes
anderen zu denken” - und Barber wurde hinzufuigen: auch an der Stelle jedes
anderen zu fuhlen. Diese Fahigkeit hangt weniger mit der menschlichen Vernunft
zusammen, also dem Vermdgen logisch zu denken und Schlisse zu ziehen,
sondern mit der ,Urteilskraft”, wie auch Kant es nennt: Hier geht es nicht um
logische Schlussfolgerungen, sondern um das Abwagen zwischen Meinungen,
die auf Pro- und Contra-Argumenten beruhen und die nicht wahr und falsch,
sondern mehr und weniger plausibel sein kdnnen. Im Gegensatz zu Kant ist
Barber aber nicht der Meinung, dass ein solcher Abwagungsprozess im stillen
Kédmmerlein im Zwiegesprach mit sich selbst geschehen kann - um wirklich die
Perspektiven anderer wahrzunehmen und einzunehmen, bedarf es des
Austausch zwischen Menschen aus Fleisch und Blut, die mit Verve und

Leidenschaft fur ihre Sache einstehen.

7. IN REFERENZ AUF DIE ARBEITEN UND DAS DENKEN VON BARBER:
WELCHE IMPULSE/RATSCHLAGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE
URTEILSBILDUNG ODER EIN  ,GUTES POLITISCHES URTEIL"
NENNEN/ABLEITEN? (WAS SOLLTE IM POLITISCHEN URTEILEN
BERUCKSICHTIGT WERDEN? WAS WARE NICHT GUT? WAS MACHT EIN
GUTES POLITISCHES URTEIL AUS?...)

Barber weist dem Vermdgen der Urteilsfahigkeit innerhalb seiner
Demokratietheorie eine zentrale Bedeutung zu. Eine ,starke”, die Partizipation
der Burger*innen gleichermal3en ermdglichende wie einfordernde Demokratie,
hangt ganz entscheidend von der politischen Urteilsfahigkeit der Burger*innen
ab, denn diese sind an den politischen Entscheidungen eines Gemeinwesens ja
wesentlich mit beteiligt. Wer demgegenuber davon ausgeht, dass politische
Entscheidungen besser einer Elite von Expert*innen anvertraut werden sollte,

der wird sich vielmehr fUr eine reprasentativ-demokratische, evtl. sogar

11



expertokratische Form der Herrschaft, also bestenfalls eine ,schwache”

Demokratie aussprechen.

Es scheint die Schlussfolgerung nahe zu liegen, dass politische Bildung, die sich
dem Ziel einer Schulung der Urteilsfahigkeit verschreibt, somit nach Barber fur
das Funktionieren einer demokratischen Gesellschafts- und Herrschaftsform
essenziell sein musste. Doch ist Vorsicht angebracht - denn ob Barber dieser
Schlussfolgerung zustimmen wurde, hangt wesentlich davon ab, wie politische
Urteilsbildung konzipiert wird. Wird Urteilsbildung als ein primar theoretisches
Unterfangen verstanden, als eine mentale Operation, die durch geeignete
Aufgaben im schulischen Unterricht trainiert werden kann, vergleichbar anderen
mentalen Operationen wie Rechnen, Lesen, logisch Schlussfolgern usw., - dann
wurde Barber keinen bedeutenden Zusammenhang zur Ausbildung von
Demokrat*innen erkennen. Fur ihn st Urteilsbildung ein praktisches
Unterfangen, sie erfordert reales soziales und politisches Engagement, den
echten und lebendigen Austrag von Kontroversen und die Konfrontation mit
anderen Standpunkten durch lebensweltliche Begegnung mit Menschen anderer

Herkunft und Meinungen.

In idealtypischer Zuspitzung unterscheidet Barber in der politischen
Ideengeschichte zwischen zwei Traditionen politische Urteilsfahigkeit zu
konzipieren, einer deutschen und einer anglo-amerikanischen Tradition. Die
deutsche Tradition sei durch Immanuel Kant begrindet und von Hannah Arendt
(die sich an Kant orientiert) weitergefihrt worden: Die Fahigkeit, ein gutes - und
d.h. fur diese Traditionslinie: unparteiisches, ausgewogenes und reflektiertes -
politisches Urteil zu fallen, wird hier dem distanzierten Zuschauer eines
politischen Geschehens, nicht jedoch dem leidenschaftlich in das Geschehen
involvierten Akteur zugetraut. Kriterium eines guten Urteils ist, dass die oder der
Urteilende die Perspektiven aller Beteiligten durch eine simulativ durchgefiuihrte

Perspektivenibernahme eingenommen und gegeneinander abgewogen hat -



auf diese Weis soll ein Hochstmal3 an Objektivitat bei der Beurteilung eines

Sachverhalts entstehen.

Die anglo-amerikanische Tradition, zu der Barber neben dem Englander Edmund
Burke und dem US-Amerikaner John Dewey auch den (lUber Amerika
schreibenden) Franzosen Alexis de Tocqueville zahlt, halt nicht den abseits eines
Geschehens stehenden Zuschauer, sondern den beteiligten Akteur fur
urteilskompetent. Denn nur dieser hat sich aus einer Position der distanzierten
Vereinzelung herausbegeben, um die Standpunkte anderer tatsachlich
kennenzulernen - ihre Néte, ihre Ideale, ihre Wut und ihre Hoffnung. Der Weg zu
einem guten Urteil fuhrt hier nicht von der privaten Meinung Uber die simulative
Perspektivenerweiterung zur Objektivitdt (wie in der ,deutschen’ Tradition),
sondern von der Sichtweise des Einzelnen Uber die reale Konfrontation mit
anderen Standpunkten zur Sozialitat der Burgerschaft. Ein gutes Urteil ist ein
Beiprodukt sozialen Austauschs und politischen Engagements - demokratische

Politik ermdglicht ausgewogenes politisches Urteilen und nicht umgekehrt.

Was heil3t dies fur die politikdidaktische Anbahnung von Urteilsprozessen?
Abschliel3end sollen Bezuge zu zwei Debatten der politischen Bildung geschlagen
werden. Mit Blick auf die Diskussion um Birgerleitbilder ist Barbers Position
eindeutig: Weder der ,reflektierte Zuschauer” noch der ,Interventionsburger”
taugen fur ihn als Leitbild der Burger*in einer starken Demokratie. Allein die
LAktivbldrger*in“ ist durch ihre Involvierung in die Politik in der Lage, auch ein

kompetentes politisches Urteil zu fallen.

Mit Blick auf die Konzeption von formalen (schulischen) politischen
Bildungsprozessen, die sich zum Ziel setzen politische Urteilsfahigkeit
anzubahnen, legen die Uberlegungen Barbers eine gewisse Skepsis nahe.
Urteilsbildung ist keine Technologie, die sich durch die theoretische Optimierung
von Unterrichtsmethoden oder -material auf instruktionistischem Wege

optimieren |3sst. Vielmehr sind zwei Rahmenbedingungen schulischer

13



Bildungsprozesse von Bedeutung: Zum einen muss Schule selbst als
demokratischer Lebensraum erfahren werden kénnen, was Moglichkeiten der
Selbst- und Mitbestimmung erfordert; und zum anderen sollten didaktische
Arrangements zur Schulung von Urteilsfahigkeit die Form simulativen Handelns

so oft wie moglich hin zu realen Begegnungen Ubersteigen (z.B. service-learning).

=



LITERATUR

Arendt, Hannah: Wahrheit und Luge in der Politik: Zwei Essays, Munchen/Berlin
2013

Barber, Benjamin R.: The Conquest of Politics: Philosophy Against Practice, in:
Ders.: The Conquest of Politics. Liberal Philosophy in Democratic Times,
Princeton/New Jersey 1988, S. 3-21.

Barber, Benjamin R.: Political Judgement: Philosophy as Practice, in: Ders.: The
Conquest of Politics. Liberal Philosophy in Democratic Times,
Princeton/New Jersey 1988, S. 193-212.

Barber, Benjamin R.: Foundationalism and Democracy. In: Jahrbuch Politisches
Denken. Berlin: Duncker und Humblot 1993, S. 29-37.

Barber, Benjamin R.: Starke Demokratie: Uber die Teilhabe am Politischen. Aus
dem Amerikanischen von Christiane Goldmann. Mit einem Vorw. des
Autors zur dt. Ausg. und einem Nachw. von Hubertus Buchstein und Rainer
Schmalz-Bruns, Hamburg 1994. - Original: Strong Democracy. Participatory
Politics for a New Age (1984). Twentieth Anniversary Edition with a New
Preface. Berkeley/Cal. u.a.: University of California Press 2003.

Barber, Benjamin R.: Die liberale Demokratie und der Preis des Einverstandnisses.
In: Bert van den Brink/Willem van Reijen (Hrsg.): Biirgergesellschaft, Recht
und Demokratie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995, S. 360-384.

Barber, Benjamin R.: Wie demokratisch ist das Internet? Technologie als Spiegel
kommerzieller Interessen, in: Leggewie, Claus/Maar, Christa (Hrsg.):
Internet & Politik. Von der Zuschauer- zur Beteiligungsdemokratie, Koln
1998, S. 120 - 133.

Barber, Benjamin R.: Coca-Cola und Heiliger Krieg. Der grundlegende Konflikt
unserer Zeit. Ubers. aus dem Engl. von Ginter Seib, Bern u.a. 2001.

Barber, Benjamin R.: Die ambivalenten Auswirkungen digitaler Technologie auf
die Demokratie in einer sich globalisierten Welt, in: Heinrich-Boll-Stiftung
(Hrsg.) Gut zu Wissen: Links zur Wissensgesellschaft, MUnster 2002, S. 79-
96.

Barber, Benjamin R.: Demokratie am Ende? Wie die Privatisierung res publica
korrumpiert. In: Nida-Rimelin, Julian/Thierse, Wolfgang (Hrsg.): Soziale
Gerechtigkeit. Neue Antworten in der globalisierten Okonomie. Essen:
Klartext 2004, S. 21-38.

Barber, Benjamin R.: Consumed! Wie der Markt Kinder verfuhrt, Erwachsene
infantilisiert und die Burger verschlingt, Minchen 2007.

Barber, Benjamin R.: Can We Teach Civic Education and Service-learning in a
World of Privatization, Inequality, and Interdependence? In: Journal of
College and Character, 13:1 (2012), S. 1-10. DOI: 10.1515/jcc-2012-1869



Barber, Benjamin R. & Battistoni, Richard: Introducing Service Learning into the
Liberal Arts Curriculum. In: Political Science and Politics 26:2 (1993), S. 235-
240.

Weber, Florian: Selbstbestimmung durch Teilhabe. Theorie der partizipativen
Demokratie. In: Oliver W. Lembcke, Claudia Ritzi und Gary S. Schaal (Hrsg.):
Zeitgendssische Demokratietheorie. Bd. 1: Normative Demokratietheorie,
VS-Verlag: Wiesbaden, 2012, 223-254.

Frick, Marie-Luisa: Zivilisiert streiten. Zur Ethik der politischen Gegnerschaft.
Dietzingen 2017.

Gloe, Markus: Benjamin Barber (1939-2017): Barbers Starke Demokratie -
Konsequenzen fir die politische Bildung? In: Ders./Tonio Oeftering (Hsrg.):
Politische Bildung meets Politische Theorie, Baden-Baden 2017, S. 261-283.

Haus, Michael: Benjamin Barber: Starke Demokratie (1984), in: Manfred Brocker
(Hrsg.): Geschichte des politischen Denkens. Das 20. Jahrhundert. Berlin
2018, S. 679-693.

Schafer, Armin: Die Folgen sozialer Ungleichheit fir die Demokratie in
Westeuropa. Zeitschrift fir Vergleichende Politikwissenschaft, 4:1 (2010), S.
131-156. d0i:10.1007/s12286-010-0075-9.

Schafer, Armin: Der Verlust politischer Gleichheit: Warum die sinkende
Wahlbeteiligung der Demokratie schadet, Schriften aus dem Max-Planck-
Institut fur Gesellschaftsforschung Koln, No. 81 (2015), Frankfurt a.M.:
Campus Verlag, https://hdl.handle.net/11858/00-001M-0000-0024-6463-7.

Thiel, Thorsten: Digitalisierung. Gefahr fur die Demokratie? In: Politikum 4:3
(2018), S. 50-55.

=
(o))


https://hdl.handle.net/11858/00-001M-0000-0024-6463-7

