
 
1 

BEGLEITTEXT 

AUS DER PERSPEKTIVE VON 

BENJAMIN BARBER 
VERFASST VON FLORIAN WEBER-STEIN 

INHALTSVERZEICHNIS 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? ............................................... 1 

2. Ist Ungleichheit als ein gewichtiges Defizit der Demokratie zu werten? ........................................ 4 

3. Was sind zentrale Gründe für Ungleichheit in (westlichen) Demokratien? .................................... 6 

4. Wie sollten wir mit Ambiguität (Mehrdeutigkeit, Widersprüchlichkeit) und Ambivalenzen im 
Bereich des Politischen umgehen? ............................................................................................................ 7 

5. Gibt es Wahrheit? Wie und auf welcher Grundlage kann ich zwischen richtig und falsch 
unterscheiden? ............................................................................................................................................. 8 

6. Was prägt unsere SIcht auf die Welt bzw. was prägt unseren Urteilsstandort? Und was gilt es 
daher im Sinne eines möglichst freien Denkens und Urteilens kritisch in den Blick zu nehmen? 10 

7. In Referenz auf die Arbeiten und das Denken von Barber: Welche Impulse/Ratschläge lassen 
sich in Bezug auf politische Urteilsbildung oder ein „gutes politisches Urteil“ nennen/ableiten? 
(Was sollte im politischen Urteilen berücksichtigt werden? Was wäre nicht gut? Was macht ein 
gutes politisches Urteil aus?...) ................................................................................................................ 11 

Literatur ....................................................................................................................................................... 15 

 

1.WAS SIND ZENTRALE KENNZEICHEN EINER GUTEN DEMOKRATIE/GESELLSCHAFT? 

Eine gute Demokratie ist für Barber niemals nur eine Herrschaftsform. 

Demokratische Herrschaft bedeutet, dass politische Ämter durch faire Wahlen 

und nur auf Zeit verliehen werden. Die politische Elite kann in einer Demokratie 

nicht willkürlich und nach eigenem Gutdünken handeln, sondern ist in ihren 

Entscheidungen dem Volk verpflichtet, dem es Rechenschaft ablegen muss und 

welches sie per Abwahl sanktionieren kann. Die Rolle der Bürger*innen ist in 

diesem Demokratieverständnis auf den Wahlakt beschränkt, durch den die 

politische Elite bestätigt oder ausgetauscht wird – deshalb bezeichnet Barber ein 



 
2 

rein auf den Herrschaftsaspekt reduziertes Verständnis als „dünne“ bzw. 

„magere“ (thin) Demokratie.  

Barber hält eine solches „dünnes“ Demokratieverständnis mit Blick auf die Rolle 

der Bürgerschaft für unzureichend. Es unterstellt, dass Bürgerinnen und Bürger 

im Voraus bestehende, fixe Interessen und darauf aufbauende Vorstellungen 

davon haben, welche Entscheidungen sie sich von den Politiker*innen wünschen. 

Die Auswahl zwischen politischen Parteien oder Kandidat*innen wird damit auf 

eine Entscheidung reduziert, wie wir sie als Konsument*innen in unseren 

privaten Angelegenheiten treffen (Möchte ich lieber die Fußballübertragung oder 

den Spielfilm sehen? Passt ein SUV oder ein Kleinwagen besser zu mir? usw.) 

Dabei wird ausgeblendet, dass es in der Politik nicht nur um (Aus-)Wahl von vorab 

bestehenden, klar definierten Alternativen geht, sondern auch um Beratung, 

Austausch, Diskussion, Streit, Versöhnung usw. – darum, seinen Standpunkt zu 

formulieren, gegen Einwände zu verteidigen und unter Umständen auch zu 

ändern. Diese Aspekte kommen aber nur zur Geltung, wenn die politische Rolle 

der Bürger*in nicht auf die (Aus-)Wahl von (Berufs-)Politikern reduziert wird, 

sondern mit Eigeninitiative, mit Sprechen, Zuhören und Handeln gefüllt wird – in 

Familie und Schule, am Arbeitsplatz, in der Kirche, in Vereinen und Projekten. 

Demokratie muss Raum und Anreize schaffen für die Selbstorganisation der 

Bürgerinnen und Bürger in der Gesellschaft. Die Bürgerrolle ist, bildlich 

gesprochen, kein Sonntagsgewandt, das am Wahltag abgestaubt und lediglich 

für den Gang zur Wahlurne übergestreift wird, sondern sie kann (und soll) zu 

einer zweiten Haut werden, die uns in verschiedensten Situationen Halt und 

Format verleiht.  

Da die meisten Menschen sich im alltäglichen Nahbereich (Nachbarschaft, 

Kommune, Arbeitsleben) am ehesten kompetent fühlen und hier auch die 

stärkste Motivation zur Beteiligung verspüren (weil die Entscheidungen sie 

unmittelbar betreffen), verwendet Barber einige Mühe auf die Skizze von 



 
3 

demokratischen Institutionen wie Nachbarschaftsversammlungen, freiwillige 

Bürgerdienste und Beteiligungsformate am Arbeitsplatz. In diesen „Schulen der 

Demokratie“ sollen die Fähigkeiten und Bereitschaften erworben werden, die 

dann in einem zweiten Schritt politische Partizipation auf der zentralen 

(bundesstaatlichen) Ebene ermöglichen. 

Demokratische Beteiligung hat aber nicht nur eine erzieherische Funktion. Sie ist 

für Barber in gewisser Hinsicht auch ein Selbstzweck. Sie kann zur 

Selbstverwirklichung beitragen, weil sie den Bürger*innen ermöglicht, sich als 

Teile einer Gemeinschaft zu verstehen, die ihre Angelegenheiten selbständig 

regelt. In Anlehnung an Rousseau spricht Barber davon, dass die Bürger*innen 

einen „Gemeinwillen“ ausbilden. Dazu ist es aber notwendig, dass sie sich von 

ihren privaten Interessen distanzieren und einen Bürgerstandpunkt bei der 

Beurteilung politischer Fragen einnehmen können. Die konsequente Einnahme 

dieses auf Verallgemeinerung von Interessen zielenden Standpunktes würde 

nach Barber nicht dazu führen, dass hinsichtlich der Regelung politischer 

Grundsatzfragen Einigkeit – ein Konsens – Einigkeit erzielt werden kann. Oftmals 

werden divergierende Einschätzungen und Standpunkte bestehen bleiben. Aber 

Ziel des demokratischen Gesprächs muss es sein, dass – wie Barber in einer 

einprägsamen Metapher formuliert – „aus Fremden Nachbarn werden“, dass der 

oder die Andere gehört wird, auch wenn ich ihm oder ihr nicht zustimme. Durch 

Teilnahme an der Politik kann so ein Gefühl der Gemeinsamkeit geweckt werden, 

durch die der Einzelne sich als Teil eines Ganzen begreift – einen Ganzen, dass 

nicht bereits im Voraus (durch ethnische oder kulturelle Gemeinsamkeiten 

besteht), sondern erst durch den Beschluss zum gemeinsamen (politischen) 

Handeln ins Leben gerufen wird.  

 

 



 
4 

2. IST UNGLEICHHEIT ALS EIN GEWICHTIGES DEFIZIT DER DEMOKRATIE 

ZU WERTEN? 

In der Tat, Ungleichheit ist nach Barber ein prinzipielles Problem für Demokratie. 

Manche Formen von Ungleichheit sind mit Demokratie schlicht nicht zu vereinen. 

So ist Demokratie untrennbar mit bestimmten Gleichheitspostulaten verbunden: 

Neben der Gleichheit der Wahlstimme zählen dazu auch die gleiche Möglichkeit, 

Probleme und Forderungen zu artikulieren und die faire Chancengleichheit. Mit 

dem letzteren ist gemeint, dass es – bei Talent und Einsatz – im Prinzip für alle 

Bürgerinnen und Bürger möglich sein muss, einflussreiche Positionen in 

Gesellschaft, Wirtschaft und Politik zu erlangen.  

Diese drei Gleichheiten sind sicherlich niemals vollständig verwirklicht, aber im 

Großen und Ganzen müssen wir laut Barber annehmen, dass diese 

Gleichheitsforderungen erfüllt sind, wenn wir von einer funktionierenden 

Demokratie sprechen wollen. Eine Gleichheit der Einkommen und Vermögen, 

also des sozioökonomischen Status, ist hingegen nicht erforderlich. Das Prinzip 

der fairen Chancengleicht lässt ja soziale Unterschiede zu und diese sind sogar 

gewollt, weil sie – Stichwort „Leistungsprinzip“ – Anreizstrukturen für die 

Ehrgeizigen schaffen, die durch ihr durchaus auf den eigenen Vorteil bedachtes 

Engagement über Steuern und Abgaben zugleich den Wohlstandskuchen 

vermehren, von dem letztlich alle ein Stückchen erhalten.  

Allerdings dürfen die sozioökonomischen Unterschiede nicht zu gravierend sein, 

weil die drei genannten demokratischen Gleichheitspostulate sonst gefährdet 

werden. Diese Einschätzung findet sich schon bei Aristoteles, gewissermaßen 

dem ältesten Demokratietheoretiker, der die Notwendigkeit einer breiten 

Mittelschicht für das Funktionieren einer Demokratie betonte. Was ist der Grund 

dafür? Eine angemessene Verwirklichung der Gleichheitspostulate wird durch 

starke sozioökonomische Ungleichheit behindert. Obwohl etwa das Recht auf 

Stimmengleichheit heute formal in demokratischen Verfassungen verankert ist, 



 
5 

zeigen empirische Studien, dass Menschen von diesem Recht sehr 

unterschiedlichen Gebrauch machen. Gut gebildete und wohlhabende 

Bürger*innen gehen im Durchschnitt viel häufiger zur Wahl als ungebildete und 

arme, bei anderen, z.B. direktdemokratischen Beteiligungsformen wie 

Bürgerentscheiden o.ä. geht die Schere noch viel weiter auseinander. 

Gravierende sozioökonomische Ungleichheit begünstigt auch die 

Marginalisierung der Stimmen von Benachteiligten und Minderheiten, die 

oftmals weder das Knowhow, noch die finanziellen Mittel besitzen, ihren Anliegen 

Gehör zu verschaffen. Und letztlich führt eine gravierende soziale Ungleichheit 

auch das Prinzip der fairen Chancengleichheit ad absurdum. Denn 

Bonuszahlungen an Finanzmanager, die das Jahresgehalt einfacher 

Bankangestellter um ein Hundertfaches übersteigen, sind nicht mehr durch 

Anreizstrukturen im Rahmen des Leistungsprinzips zu rechtfertigen – zumal dann 

nicht, wenn die von den Finanzjongleuren an den Randes des Bankerotts 

geführten Banken dann durch das Steueraufkommen gerettet werden müssen, 

zu dem die Großverdiener aufgrund von Schlupflöchern und Betrügereien keinen 

angemessenen Anteil beitragen.  

Leider haben sich in den letzten Jahrzehnten die sozialen Ungleichgewichte in 

vielen demokratischen Gesellschaften vergrößert. In den USA klafft die Schere 

zwischen arm und (super-)reich immer weiter auseinander. Die politischen Eliten 

tun wenig, um diesem Übel abzuhelfen. Ein radikales Umdenken kann nach 

Barber nur auf Initiative der Bürger*innen hin geschehen. Er setzte hier bspw. 

Hoffnungen in die Bewegung „Occupy Wallstreet“, deren Anliegen von einem 

Großteil der Bevölkerung geteilt wurde, deren Protest aber sehr bald wieder 

abflaute. 

 

 



 
6 

3. WAS SIND ZENTRALE GRÜNDE FÜR UNGLEICHHEIT IN (WESTLICHEN) 

DEMOKRATIEN? 

Der Kapitalismus als Wirtschaftssystem beruht auf dem Gewinnstreben der 

Einzelnen. Das ist nicht per se verwerflich, es kommt aber darauf an, dieses 

System durch einen politischen Rahmen zu regulieren und vor bestimmten 

gefährlichen Tendenzen zu bewahren. Die Erfolge der Arbeiterbewegung, die sich 

seit Mitte des 19. Jahrhunderts in den fortgeschrittenen europäischen Ländern 

formierte, haben dazu geführt, dass der Kapitalismus sozialstaatlich „gezähmt“ 

wurde; zeitgleich war das Verhältnis von Unternehmern und Gewerkschaften 

durch ein gewisses Maß an Solidarität (Sozialpartnerschaft) geprägt. 

Durch den Neoliberalismus sind die beiden Errungenschaften wieder ins 

Hintertreffen geraten: Die Privatisierung des öffentlichen Sektors hat nicht nur 

dazu geführt, dass der Staat sich aus immer weiteren Bereichen zurückgezogen 

hat – auch die politische Kultur hat sich verändert: Es ist ein Verlust an 

Gemeinsinn zu beklagen, der die gesellschaftliche Solidarität erodieren lässt.  

Diese negative Entwicklung ist in Barbers Analyse durch zwei gegenwärtige 

Trends noch einmal verstärkt worden: Einerseits ist die Globalisierung ein Treiber 

der Privatisierung, weil v.a. Unternehmen zu den wichtigsten und mächtigsten 

global agierenden Akteuren gehören; andererseits trägt die Digitalisierung aktuell 

zu einer weiteren Erosion von Gemeinsinn, indem die User vor ihren Bildschirmen 

vereinzeln und die Kommunikation in Teilöffentlichkeit zerfällt – „Filterblasen“ 

und „Echokammern“ sind hier die zentralen Stichworte.  

Sowohl Globalisierung als auch Digitalisierung ermöglichen auch 

verheißungsvolle neue Entwicklungen: Sie verschaffen zivilgesellschaftlichen 

Akteuren wie z.B. Menschenrechtsorganisationen Möglichkeiten der 

transnationalen Vernetzung und stärken ihren Einfluss; oder sie ermöglichen 

eine neuartige Organisation von basisdemokratischem grassroots-Engagement 



 
7 

(aktuell könnte man etwa auf „Fridays for Future“ verweisen, die Barber nicht 

mehr erleben durfte, der aber sicherlich seine Sympathien gegolten hätten). 

Insgesamt überwiegen aber derzeit die negativen Effekte. 

 

4. WIE SOLLTEN WIR MIT AMBIGUITÄT (MEHRDEUTIGKEIT, 

WIDERSPRÜCHLICHKEIT) UND AMBIVALENZEN IM BEREICH DES 

POLITISCHEN UMGEHEN? 

In Deutschland wird Politik oft am Ideal von Harmonie und Konsens gemessen: 

Verbreitet ist bis heute der Vorwurf, dass die Opposition nur kritisiere, anstatt mit 

der Regierung zusammenzuarbeiten; insbesondere in Krisenzeiten wird der Ruf 

nach Einigkeit laut. Auch einige prominente Demokratietheoretiker*innen wie 

bspw. Jürgen Habermas weisen dem Konsens in der Politik eine besondere 

Bedeutung zu und gehen von der Annahme aus, dass grundlegende politische 

Entscheidungen einstimmig getroffen werden würden, wenn nur die 

verschiedenen Akteure gleichgut informiert wären und genügend Zeit hätten, 

ihre Argumente auszutauschen. 

Für Barber hingegen bedeutet Demokratie im Kern Dissens und Konflikt. Wo 

Konsens besteht, benötigten wir keine Politik, dort könnten einfach die fraglos 

richtigen Lösung umgesetzt werden. Das sei Verwaltung, nicht Politik. Allerdings 

neigt Barber auch nicht der (z.B. in den Vereinigten Staaten recht weit 

verbreiteten) Gegenposition zu, die besagt, dass in der Bevölkerung 

Interessengegensätze existieren, die weitgehend unwandelbar sind und 

zwischen denen Kompromisse gefunden werden müssen. Denn eine solche 

Kompromissfindung wird zum Problem, wenn – wie dies in den USA in den letzten 

20 Jahren immer stärker der Fall ist – die politischer Lager ideologisch immer 

weiter auseinanderdriften (Stichwort „Polarisierung“), – denn mit meinem Feind 

kann ich keine Kompromisse schließen.  



 
8 

Für Barber hingegen besteht Politik ganz wesentlich im Gespräch, das Zuhören, 

Respekt und Achtung verlangt. Damit ist keineswegs sichergestellt, dass Einigkeit 

erzielt werden kann – oftmals wird dies nicht der Fall sein. Aber Ziel des 

demokratischen Gesprächs muss es sein, dass – wie Barber in einer 

einprägsamen Metapher formuliert – „aus Fremden Nachbarn werden“, dass der 

oder die Andere gehört wird, auch wenn ich ihm oder ihr nicht zustimme. Eine 

Voraussetzung hierfür ist Ambiguitätstoleranz. Dazu muss das Gespräch einen 

bestimmten Rahmen haben, es muss sichergestellt werden, dass alle zu Wort 

kommen, verletzende Beleidigungen unterbleiben und unterschiedliche 

Perspektiven zur Sprache kommen.  

Diese Zivilität des demokratischen Diskurses wird aktuell leider allzu häufig in 

Frage gestellt. Seit etwa 20 Jahren hat ist der Präsidentschaftswahlkampf in den 

USA mehr und mehr zu einer Schlammschlacht geworden – eine Tendenz, die 

durch das private und ideologisch extrem polarisierte Mediensystem (z.B. 

FoxNews vs. MSNBC) noch verstärkt wird. Auch die Kommunikation im Internet 

ist häufig unizivilisiert, weil hier vermittelnde Instanzen wie Moderatoren, die 

Rednerlisten erstellen und verbale Schläge unterhalb der Gürtellinie 

sanktionieren, einen viel schwereren Stand haben.  

 

5. GIBT ES WAHRHEIT? WIE UND AUF WELCHER GRUNDLAGE KANN ICH 

ZWISCHEN RICHTIG UND FALSCH UNTERSCHEIDEN? 

In Philosophie und Wissenschaft gibt es Wahrheit. Man muss diese beiden 

Ebenen unterschieden: Bspw. ist der Satz des Pythagoras eine logische bzw. 

mathematische Wahrheit. Er folgt logisch aus mathematischen Definitionen und 

lässt sich im strengen Sinne beweisen. Die Tatsache, dass sich die Erde um die 

Sonne dreht (und nicht etwa umgekehrt) ist demgegenüber eine empirische 

Wahrheit, sie bezieht sich auf einen Sachverhalt in der Welt. Hier ist ein Beweis 



 
9 

nicht durch logisches Schlussfolgern möglich, sondern er muss durch 

wissenschaftliche Messverfahren erbracht werden. Die Messverfahren können 

fehlerhaft sein inexakt sein – deshalb sind diese Wahrheiten nicht so 

unumstritten wie die erste. Dennoch besteht unter den Wissenschaftlern heute 

ein einhelliger Konsens, dass diese Aussage wahr ist.  

Solche unumstrittenen Wahrheiten sind für Barber aus einer politischen 

Perspektive uninteressant, weil Politik erst auf der Grundlage des Konflikts 

entsteht. Dort wo allerdings die Wissenschaft keine abschließende Klärung 

erreicht – wo also Konflikt auch die wissenschaftliche Debatte prägt wie bzw. in 

den Sozialwissenschaften – räumt Barber der Politik den Vorrang gegenüber der 

Wissenschaft ein. Wissenschaftler*innen sollen ihre Argumente in den 

politischen Diskurs einbringen, sie dürfen allerdings nicht davon ausgehen, dass 

politische Entscheidungen aus ihren Theorien abgeleitet werden.  

Lange Zeit war demgegenüber ein Vorrang der Philosophie bzw. Wissenschaft 

über die Politik angenommen und vertreten worden. So hatte bspw. Platon 

vorgeschlagen, den Aufbau der Polis an der Struktur der menschlichen Seele zu 

orientieren (über die vermeintlich sicheres Wissen bestand) und gelangte so – 

durch die Analogie zur Herrschaft der Vernunft über die Emotionen und Triebe – 

zum Ideal der Philosophenherrschaft. Aber auch heute gibt es im Feld der 

Politischen Philosophie Denker*innen, die davon ausgehen, dass etwa Fragen 

der gerechten Verteilung im philosophischen Diskurs geklärt und dann politisch 

nur noch umgesetzt zu werden brauchen. 

Diesem Primat der Philosophie tritt Barber entgegen und verweist auf die 

„Souveränität“ des Politischen, das keinem höheren Recht unterliegt. Anders als 

Platon (und einige zeitgenössische Denker) annehmen, werden nach Barber die 

Regeln für eine politische Ordnung nicht vorgefunden, sondern durch uns 

Menschen selbst erschaffen bzw. erfunden.  



 
10 

Über Politik kann und muss man streiten – über Wahrheit braucht man nicht zu 

streiten. Wahrheit ist also eigentlich etwas Unpolitisches. Gleichwohl ist es aus 

politischen Gründen von großer Wichtigkeit, anzuerkennen, dass es Wahrheit 

gibt und wir in vielen Fragen eindeutig zwischen wahr und falsch unterscheiden 

können. Und dass Wahrheitsansprüche nur auf der Grundlage von Argumenten 

bestritten und kritisiert werden können und nicht durch die bloße Behauptung 

„alternativer Fakten“ ohne Substanz. 

 

6. WAS PRÄGT UNSERE SICHT AUF DIE WELT BZW. WAS PRÄGT UNSEREN 

URTEILSSTANDORT? UND WAS GILT ES DAHER IM SINNE EINES 

MÖGLICHST FREIEN DENKENS UND URTEILENS KRITISCH IN DEN BLICK 

ZU NEHMEN? 

Wir alle sind durch unsere Erfahrungen geprägt, nicht nur individuell, sondern 

auch als Menschen, die in bestimmten sozialen Kontexten leben. Natürlich mache 

ich als schwarze Frau in den Südstaaten der USA andere prägende Erfahrungen 

denn als weißer Mann an der Ostküste – und ähnliches ließe sich vermutlich für 

die Unterschiede zwischen einer Sozialisation im ländlichen Bayern und in Berlin-

Mitte sagen. Obwohl Barber solche unterschiedlichen Sozialisationsbedingungen 

und die mit ihnen verbundenen sozialen Wahrnehmungsfilter anerkennt und 

ernst nimmt, hat er davor gewarnt, solche vorpolitischen Unterschiede als 

gegeben und unüberwindbar anzunehmen. Sie sollten seiner Ansicht nach nicht 

zum Ausgangspunkt politischer Überlegungen gemacht werden wie z.B. durch 

Forderungen, dass die Interessen von Schwarzen nur durch Schwarze, die von 

Frauen nur durch Frauen repräsentiert werden können.  

Für eine Demokratie ist es für Barber unabdingbar, dass die Bürger*innen die 

Fähigkeit entwickeln, einen – wenn schon nicht unparteilichen – so doch 

multiperspektivischen Blick zu entwickeln. Der Philosoph Kant hat das die 



 
11 

„erweiterte Denkungsart“ genannt, die darin bestehe, „an der Stelle jedes 

anderen zu denken“ – und Barber würde hinzufügen: auch an der Stelle jedes 

anderen zu fühlen. Diese Fähigkeit hängt weniger mit der menschlichen Vernunft 

zusammen, also dem Vermögen logisch zu denken und Schlüsse zu ziehen, 

sondern mit der „Urteilskraft“, wie auch Kant es nennt: Hier geht es nicht um 

logische Schlussfolgerungen, sondern um das Abwägen zwischen Meinungen, 

die auf Pro- und Contra-Argumenten beruhen und die nicht wahr und falsch, 

sondern mehr und weniger plausibel sein können. Im Gegensatz zu Kant ist 

Barber aber nicht der Meinung, dass ein solcher Abwägungsprozess im stillen 

Kämmerlein im Zwiegespräch mit sich selbst geschehen kann – um wirklich die 

Perspektiven anderer wahrzunehmen und einzunehmen, bedarf es des 

Austausch zwischen Menschen aus Fleisch und Blut, die mit Verve und 

Leidenschaft für ihre Sache einstehen.  

 

7. IN REFERENZ AUF DIE ARBEITEN UND DAS DENKEN VON BARBER: 

WELCHE IMPULSE/RATSCHLÄGE LASSEN SICH IN BEZUG AUF POLITISCHE 

URTEILSBILDUNG ODER EIN „GUTES POLITISCHES URTEIL“ 

NENNEN/ABLEITEN? (WAS SOLLTE IM POLITISCHEN URTEILEN 

BERÜCKSICHTIGT WERDEN? WAS WÄRE NICHT GUT? WAS MACHT EIN 

GUTES POLITISCHES URTEIL AUS?...)  

Barber weist dem Vermögen der Urteilsfähigkeit innerhalb seiner 

Demokratietheorie eine zentrale Bedeutung zu. Eine „starke“, die Partizipation 

der Bürger*innen gleichermaßen ermöglichende wie einfordernde Demokratie, 

hängt ganz entscheidend von der politischen Urteilsfähigkeit der Bürger*innen 

ab, denn diese sind an den politischen Entscheidungen eines Gemeinwesens ja 

wesentlich mit beteiligt. Wer demgegenüber davon ausgeht, dass politische 

Entscheidungen besser einer Elite von Expert*innen anvertraut werden sollte, 

der wird sich vielmehr für eine repräsentativ-demokratische, evtl. sogar 



 
12 

expertokratische Form der Herrschaft, also bestenfalls eine „schwache“ 

Demokratie aussprechen.  

Es scheint die Schlussfolgerung nahe zu liegen, dass politische Bildung, die sich 

dem Ziel einer Schulung der Urteilsfähigkeit verschreibt, somit nach Barber für 

das Funktionieren einer demokratischen Gesellschafts- und Herrschaftsform 

essenziell sein müsste. Doch ist Vorsicht angebracht – denn ob Barber dieser 

Schlussfolgerung zustimmen würde, hängt wesentlich davon ab, wie politische 

Urteilsbildung konzipiert wird. Wird Urteilsbildung als ein primär theoretisches 

Unterfangen verstanden, als eine mentale Operation, die durch geeignete 

Aufgaben im schulischen Unterricht trainiert werden kann, vergleichbar anderen 

mentalen Operationen wie Rechnen, Lesen, logisch Schlussfolgern usw., – dann 

würde Barber keinen bedeutenden Zusammenhang zur Ausbildung von 

Demokrat*innen erkennen. Für ihn ist Urteilsbildung ein praktisches 

Unterfangen, sie erfordert reales soziales und politisches Engagement, den 

echten und lebendigen Austrag von Kontroversen und die Konfrontation mit 

anderen Standpunkten durch lebensweltliche Begegnung mit Menschen anderer 

Herkunft und Meinungen. 

In idealtypischer Zuspitzung unterscheidet Barber in der politischen 

Ideengeschichte zwischen zwei Traditionen politische Urteilsfähigkeit zu 

konzipieren, einer deutschen und einer anglo-amerikanischen Tradition. Die 

deutsche Tradition sei durch Immanuel Kant begründet und von Hannah Arendt 

(die sich an Kant orientiert) weitergeführt worden: Die Fähigkeit, ein gutes – und 

d.h. für diese Traditionslinie: unparteiisches, ausgewogenes und reflektiertes – 

politisches Urteil zu fällen, wird hier dem distanzierten Zuschauer eines 

politischen Geschehens, nicht jedoch dem leidenschaftlich in das Geschehen 

involvierten Akteur zugetraut. Kriterium eines guten Urteils ist, dass die oder der 

Urteilende die Perspektiven aller Beteiligten durch eine simulativ durchgeführte 

Perspektivenübernahme eingenommen und gegeneinander abgewogen hat – 



 
13 

auf diese Weis soll ein Höchstmaß an Objektivität bei der Beurteilung eines 

Sachverhalts entstehen. 

Die anglo-amerikanische Tradition, zu der Barber neben dem Engländer Edmund 

Burke und dem US-Amerikaner John Dewey auch den (über Amerika 

schreibenden) Franzosen Alexis de Tocqueville zählt, hält nicht den abseits eines 

Geschehens stehenden Zuschauer, sondern den beteiligten Akteur für 

urteilskompetent. Denn nur dieser hat sich aus einer Position der distanzierten 

Vereinzelung herausbegeben, um die Standpunkte anderer tatsächlich 

kennenzulernen – ihre Nöte, ihre Ideale, ihre Wut und ihre Hoffnung. Der Weg zu 

einem guten Urteil führt hier nicht von der privaten Meinung über die simulative 

Perspektivenerweiterung zur Objektivität (wie in der ‚deutschen‘ Tradition), 

sondern von der Sichtweise des Einzelnen über die reale Konfrontation mit 

anderen Standpunkten zur Sozialität der Bürgerschaft. Ein gutes Urteil ist ein 

Beiprodukt sozialen Austauschs und politischen Engagements – demokratische 

Politik ermöglicht ausgewogenes politisches Urteilen und nicht umgekehrt.  

Was heißt dies für die politikdidaktische Anbahnung von Urteilsprozessen? 

Abschließend sollen Bezüge zu zwei Debatten der politischen Bildung geschlagen 

werden. Mit Blick auf die Diskussion um Bürgerleitbilder ist Barbers Position 

eindeutig: Weder der „reflektierte Zuschauer“ noch der „Interventionsbürger“ 

taugen für ihn als Leitbild der Bürger*in einer starken Demokratie. Allein die 

„Aktivbürger*in“ ist durch ihre Involvierung in die Politik in der Lage, auch ein 

kompetentes politisches Urteil zu fällen.  

Mit Blick auf die Konzeption von formalen (schulischen) politischen 

Bildungsprozessen, die sich zum Ziel setzen politische Urteilsfähigkeit 

anzubahnen, legen die Überlegungen Barbers eine gewisse Skepsis nahe. 

Urteilsbildung ist keine Technologie, die sich durch die theoretische Optimierung 

von Unterrichtsmethoden oder -material auf instruktionistischem Wege 

optimieren lässt. Vielmehr sind zwei Rahmenbedingungen schulischer 



 
14 

Bildungsprozesse von Bedeutung: Zum einen muss Schule selbst als 

demokratischer Lebensraum erfahren werden können, was Möglichkeiten der 

Selbst- und Mitbestimmung erfordert; und zum anderen sollten didaktische 

Arrangements zur Schulung von Urteilsfähigkeit die Form simulativen Handelns 

so oft wie möglich hin zu realen Begegnungen übersteigen (z.B. service-learning). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
15 

LITERATUR 

Arendt, Hannah: Wahrheit und Lüge in der Politik: Zwei Essays, München/Berlin 
2013 

Barber, Benjamin R.: The Conquest of Politics: Philosophy Against Practice, in: 
Ders.: The Conquest of Politics. Liberal Philosophy in Democratic Times, 
Princeton/New Jersey 1988, S. 3-21. 

Barber, Benjamin R.: Political Judgement: Philosophy as Practice, in: Ders.: The 
Conquest of Politics. Liberal Philosophy in Democratic Times, 
Princeton/New Jersey 1988, S. 193-212. 

Barber, Benjamin R.: Foundationalism and Democracy. In: Jahrbuch Politisches 
Denken. Berlin: Duncker und Humblot 1993, S. 29-37. 

Barber, Benjamin R.: Starke Demokratie: Über die Teilhabe am Politischen. Aus 
dem Amerikanischen von Christiane Goldmann. Mit einem Vorw. des 
Autors zur dt. Ausg. und einem Nachw. von Hubertus Buchstein und Rainer 
Schmalz-Bruns, Hamburg 1994. – Original: Strong Democracy. Participatory 
Politics for a New Age (1984). Twentieth Anniversary Edition with a New 
Preface. Berkeley/Cal. u.a.: University of California Press 2003. 

Barber, Benjamin R.: Die liberale Demokratie und der Preis des Einverständnisses. 
In: Bert van den Brink/Willem van Reijen (Hrsg.): Bürgergesellschaft, Recht 
und Demokratie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995, S. 360-384. 

Barber, Benjamin R.: Wie demokratisch ist das Internet? Technologie als Spiegel 
kommerzieller Interessen, in: Leggewie, Claus/Maar, Christa (Hrsg.): 
Internet & Politik. Von der Zuschauer- zur Beteiligungsdemokratie, Köln 
1998, S. 120 – 133.  

Barber, Benjamin R.: Coca-Cola und Heiliger Krieg. Der grundlegende Konflikt 
unserer Zeit. Übers. aus dem Engl. von Günter Seib, Bern u.a. 2001. 

Barber, Benjamin R.: Die ambivalenten Auswirkungen digitaler Technologie auf 
die Demokratie in einer sich globalisierten Welt, in: Heinrich-Böll-Stiftung 
(Hrsg.) Gut zu Wissen: Links zur Wissensgesellschaft, Münster 2002, S. 79-
96. 

Barber, Benjamin R.: Demokratie am Ende? Wie die Privatisierung res publica 
korrumpiert. In: Nida-Rümelin, Julian/Thierse, Wolfgang (Hrsg.): Soziale 
Gerechtigkeit. Neue Antworten in der globalisierten Ökonomie. Essen: 
Klartext 2004, S. 21-38. 

Barber, Benjamin R.: Consumed! Wie der Markt Kinder verführt, Erwachsene 
infantilisiert und die Bürger verschlingt, München 2007. 

Barber, Benjamin R.: Can We Teach Civic Education and Service-learning in a 
World of Privatization, Inequality, and Interdependence? In: Journal of 
College and Character, 13:1 (2012), S. 1-10. DOI: 10.1515/jcc-2012-1869 



 
16 

Barber, Benjamin R. & Battistoni, Richard: Introducing Service Learning into the 
Liberal Arts Curriculum. In: Political Science and Politics 26:2 (1993), S. 235-
240. 

Weber, Florian: Selbstbestimmung durch Teilhabe. Theorie der partizipativen 
Demokratie. In: Oliver W. Lembcke, Claudia Ritzi und Gary S. Schaal (Hrsg.): 
Zeitgenössische Demokratietheorie. Bd. 1: Normative Demokratietheorie, 
VS-Verlag: Wiesbaden, 2012, 223-254. 

Frick, Marie-Luisa: Zivilisiert streiten. Zur Ethik der politischen Gegnerschaft. 
Dietzingen 2017. 

Gloe, Markus: Benjamin Barber (1939-2017): Barbers Starke Demokratie – 
Konsequenzen für die politische Bildung? In: Ders./Tonio Oeftering (Hsrg.): 
Politische Bildung meets Politische Theorie, Baden-Baden 2017, S. 261-283. 

Haus, Michael: Benjamin Barber: Starke Demokratie (1984), in: Manfred Brocker 
(Hrsg.): Geschichte des politischen Denkens. Das 20. Jahrhundert. Berlin 
2018, S. 679-693. 

Schäfer, Armin: Die Folgen sozialer Ungleichheit für die Demokratie in 
Westeuropa. Zeitschrift für Vergleichende Politikwissenschaft, 4:1 (2010), S. 
131-156. doi:10.1007/s12286-010-0075-9. 

Schäfer, Armin: Der Verlust politischer Gleichheit: Warum die sinkende 
Wahlbeteiligung der Demokratie schadet, Schriften aus dem Max-Planck-
Institut für Gesellschaftsforschung Köln, No. 81 (2015), Frankfurt a.M.: 
Campus Verlag, https://hdl.handle.net/11858/00-001M-0000-0024-6463-7. 

Thiel, Thorsten: Digitalisierung. Gefahr für die Demokratie? In: Politikum 4:3 
(2018), S. 50-55. 

 

 

 

https://hdl.handle.net/11858/00-001M-0000-0024-6463-7

