
 
1 

MEDIENPAKET 2  

 RASSISMUS UND RASSISMUSKRITIK 

 

BEGLEITTEXT 

INHALT 

 

1. ZU DEN URSPRÜNGEN DES RASSISMUS ................................................................................................... 1 

2. ORIENTIERUNG IM WISSENSCHAFTLICHEN DISKURS ................................................................................ 2 

3. WIE FUNKTIONIERT RASSISMUS? ............................................................................................................ 8 

4.      WORAUF KOMMT ES IM SINNE EINER RASSISMUSKRITISCHEN BILDUNG AN? ............................................ 9 

 

1. ZU DEN URSPRÜNGEN DES RASSISMUS 

Die Grundlage von Rassismus ist die Anwendung des Konstrukts der „Rasse“ auf 

den Menschen. Die sich in der Moderne herausbildende rassistische Ideologie 

war ein Mittel, Kolonialismus und Sklaverei und somit die Ausbeutung anderer 

für den eigenen Vorteil zu legitimieren. Menschen konnten hier nicht gleich sein, 

sondern mussten hierarchisiert werden – um zu rechtfertigen, dass man sie nicht 

menschlich und nicht gleichbehandelte, ihnen Vernunft und Würde absprach: 

„Die Europäer waren nicht zu Sklavenhändlern geworden, weil sie 

Rassisten waren. (…) Sie wurden Rassisten, um Menschen für ihren 

eigenen Profit versklaven zu können“ (Ogette 2020: 33).  

Rassismus war schon damals ein weit verbreitetes Phänomen und ist mit der 

Aufklärung widersprüchlich verbunden. Während die europäischen 

Kolonialmächte um die Vorherrschaft kämpften, hatte sich der wissenschaftliche 

Zugriff auf die Welt mit der Aufklärung verändert. Die Human- und 



 
2 

Naturwissenschaften verdrängten die theologischen Konzepte. Kolonisatorische 

Expeditionen waren häufig von Forschungsmissionen begleitet, welche mit der 

„Entdeckung“, Kategorisierung, Systematisierung und Klassifizierung der Welt 

befasst waren. Eine Allianz, die sich sowohl in der Wissensproduktion als auch in 

der Rechtfertigung kolonialer Praxen niederschlug.  

Rassistische Stereotype lassen sich daher auch bei den großen Aufklärern finden. 

So reihten sich auch Kant und Hegel ein, um philosophisch zu begründen, warum 

es Unterschiede in der Wertigkeit von Menschen gab.  

Ursprünge dieses Ungleichheitskonstruktes lassen sich bereits in der 

griechischen Antike finden, in der Ungleichheitskonzepte und 

Ungleichwertigkeitskonzepte herangezogen wurden, um Sklaverei zu 

begründen. So schrieb Aristoteles in seinen Politika: „Denn Sklave von Natur ist, 

wer Eigentum eines anderen sein kann und es deshalb auch ist, und wer an der 

Vernunft nur so weit teilhat, daß er zwar ihre Stimme vernimmt, sie aber nicht 

selbst besitzt“ (Aristoteles 1977: 291). Die hier angelegte Blutstheorie enthält 

Charakterisierungen, die als Einordnungen in „Rasse“ verstanden werden 

können (vgl. Iyzak 2004: 6). 

2. ORIENTIERUNG IM WISSENSCHAFTLICHEN DISKURS 

Zum Phänomen Rassismus gibt ist unterschiedliche Theorien, Ansätze und 

Positionen. Bereits seit den 1920er Jahren befassen sich unterschiedliche 

Disziplinen und Fachrichtungen mit Rassismus. Unterschiede in den begrifflichen 

Zugängen zum Rassismus sind abhängig von unterschiedlichen methodischen 

und theoretischen Ansätzen, Analyseschwerpunkten und Umgangsweisen. Die 

Orientierung im wissenschaftlichen Diskurs ist daher unumgänglich für ein 

tieferes Verständnis für das Sprechen über Rassismus. 

 



 
3 

2.1 FORSCHUNGSZUGÄNGE IN DEUTSCHLAND 

Unterschiede bezüglich wissenschaftlicher Verständnisse von Rassismus 

vollziehen sich einerseits auf Grundlage von Kriterien, anhand derer rassistische 

Unterscheidungen vorgenommen werden. So definiert etwa der Politikdidaktiker 

Wolfgang Sander Rassismus als Phänomen, wonach Menschen „aufgrund 

äußerlicher Merkmale, die mit dem Begriff ‚Rasse‘ angesprochen werden sollten, 

benachteiligt oder bevorzugt werden können“ (Sander 2021: 300). Damit bezieht 

Sander den Begriff auf die rein ethnisch-biologischen Ebene und verbindet ihn so 

eng mit seiner kolonialen Entstehungsgeschichte.  

Ein solch enges Rassismusverständnis findet im breiteren Diskurs jedoch kaum 

noch Verwendung und wird häufig als eher wenig zielführend für eine 

Beschreibung aktueller gesellschaftlicher Verhältnisse diskutiert. Auch im 

Lagebericht der Beauftragten für Integration wird Rassismus als ein historisch 

wandlungsfähiges Phänomen beschrieben, dessen rassistische 

Argumentationsmuster nicht mehr ausschließlich oder vorrangig biologische 

Unterscheidungskriterien bedienen (vgl. Beauftragte der Bundesregierung für 

Migration, Flüchtlinge und Integration 2023: 15).  

Die Annahme der Existenz unterschiedlicher menschlicher „Rassen“ und die 

daraus abgeleiteten Schlussfolgerungen sind durch gesellschaftlichen, 

politischen und wissenschaftlichen Widerspruch zunehmend unter Druck 

geraten. Der Begriff der „Rasse“ ist als Rechtfertigungsgrundlage von 

Ungleichheits- und Ungleichwertigkeitsannahmen in natur- und 

sozialwissenschaftlichen sowie alltagsweltlichen Kontexten inzwischen weithin 

verpönt. Und so stehen bestimmte rassistische Ausdrucksformen (Sprache, 

Begriffe, Wörter) nicht mehr ungehindert zur Verfügung. Dennoch bleibt Sprache 

für die Verbreitung und Verstetigung des Rassismus wirkmächtig und rassistische 

Redewendungen bleiben Bestandteil von Alltagssprache. Nur wird das Gemeinte 

begrifflich anders bezeichnet, ohne dass dabei die rassistischen Semantiken und 



 
4 

Deutungsmuster verändert würden. Ein Beispiel hierfür ist der üblich gewordene 

Verweis auf Kultur (statt auf „Rasse“).  

So ist Kultur heute eine zentrale begriffliche Kategorie und ein zentraler 

gegenwärtiger Bezugspunkt für die Erklärung von Binarität, Unvereinbarkeit und 

Ungleichwertigkeit konstruierter Gruppen geworden. Eben weil der Kulturbegriff 

in vielen Rhetoriken den der „Rasse“ ersetzt hat, wird auch – in Anlehnung and 

Balibars Überlegungen zum Rassismus ohne Rassen – von einem „Sprachversteck 

für Rassekonstruktionen“ (Leiprecht 2001: 28) gesprochen.  

In rassistischen Konzepten werden nun also häufig auch kulturelle Differenzen 

als naturgegeben, unaufhebbar und unüberwindbar konstruiert. Die 

Zugehörigkeit zu einer Kultur determiniere demnach die Verfasstheit eines 

Individuums. Das angesprochene Sprachversteck ist besonders in der Abwertung 

von migrantisch oder muslimisch markierten Menschen von Bedeutung (vgl. 

Mecheril 2010).  

Um die Ausbeutung, Unterdrückung und Versklavung von Menschen aufgrund 

von biologisch begründeter Rassekonstruktionen zu benennen, wird heutzutage 

im rassismuskritischen Diskurs auch von Kolonialrassismus gesprochen (vgl. 

etwa Bönkost & Apraku 2016). Der Terminus Rassismus beschreibt hier dann die 

Mechanismen und Funktionen, durch die die Unterscheidung hervorgebracht 

wird. Der Zusatz kolonial verweist dabei auf den Rassismus, der konkret durch 

das koloniale Projekt zur Legitimierung von Verbrechen hervorgebracht wurde. 

Zudem: „Aus postkolonialer Perspektive beschreibt der Ausdruck 

`Kolonialrassismus` außerdem den bis in die Gegenwart reichenden Rassismus 

gegen Schwarze Menschen in Deutschland, der Folge der kolonialen Aneignung 

des afrikanischen Kontinents und seiner rassistischen Rechtfertigungsstrategien 

ist. Dieser koloniale Rassismus verweist Schwarze Menschen – selbst bei 

Deutscher Staatsbürger:innenschaft – bis heute in ein außerhalb Deutschlands“ 

(ebd.: 2). 



 
5 

In Deutschland haben sich auch Ansätze aus der Sozialpsychologie und der 

Vorurteilsforschung sowie die kritische Rassismusforschung (weiter-)entwickelt 

und etabliert. Sie unterscheiden sich in ihren theoretischen und methodischen 

Zugängen.  

2.2 DAS SYNDROM GRUPPENBEZOGENER MENSCHENFEINDLICHKEIT 

Anknüpfend an die Sozialpsychologie und Vorurteilsforschung hat sich das 

Modell der Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit (GMF) herausgebildet, 

das Rassismus als Ideologie der Ungleichwertigkeit versteht. In Deutschland 

etablierte sich der Terminus „Ideologie der Ungleichwertigkeit“ durch eine 

Langzeituntersuchung zum Syndrom der GMF1 unter der Leitung von Wilhelm 

Heitmeyer. GMF beschreibt unterschiedliche Formen der Abwertung von 

Gruppen, denen Menschen aufgrund äußerlicher oder zugeschriebener 

Merkmale zugeordnet werden. Diese konstruierten Gruppen und die ihnen 

zugerechneten Menschen werden dann pauschal abgelehnt und abgewertet. Die 

Ablehnung basiert auf der Tatsache, dass sie nicht der eigenen „Wir-Gruppe“ 

zugerechnet werden. Als Syndrom wird diese Ablehnung begriffen, weil zumeist 

unterschiedlichen Gruppen zugleich von Abwertung betroffen sind. Rassismus 

war dabei eines der explizit untersuchten Elemente (neben weiteren wie 

Antisemitismus oder Sexismus). 

Die im Rahmen des Programms zentralen repräsentativen 

Bevölkerungsumfragen sind von großer Bedeutung, da sie das Ausmaß2 und die 

Verbreitung menschenfeindlicher und rassistischer Einstellungen erfassen und 

so im gesellschaftlichen Diskurs sichtbarer machen können. Daneben geben sie 

Aufschluss über die Intersektionen unterschiedlicher Abwertungsmustern etwa 

 

1 Die Langzeitstudie wurde durchgeführt vom Institut für Interdisziplinäre Konflikt- und Gewaltforschung (IKG) 
an der Universität Bielefeld. Seit 2006 wird sie in den „Mitte-Studien“ fortgesetzt, herausgegeben durch die 
Friedrich-Ebert-Stiftung (FES). 

2 Die „Mitte-Studie“ aus dem Jahr 2020/21 hat gezeigt, dass mindestens 16% der Befragten eine 
Machthierarchie aufgrund der Hautfarbe zu mindestens teilweise befürworten (vgl. Zick/ Küpper 2021: 151).  



 
6 

von Schwarzen Frauen und verdeutlichen, dass man auch bei eigener 

Betroffenheit von Vorurteilen nicht frei von ihnen ist (vgl. Schönfeld 2019: 7).  

2.3 (KRITISCHE) RASSISMUSFORSCHUNG 

Kritik an dem Modell der GMF und ihren Fokus auf Vorurteile und abwertende 

Einstellungsmuster kommt aus der (kritischen) Rassismusforschung, die sich in 

Deutschland langsam in den 1980ern und 1990ern entwickelte, jedoch bis heute 

wenig institutionalisiert ist. Rassismuskritischen Fragestellungen aber widmen 

sich unterschiedliche vor allem sozialwissenschaftliche Disziplinen – mit 

Bezugnahmen auf gesellschaftspolitische Ereignisse und Diskurse (z. B. die 

rechte Anschlagsserie in den 1990ern, Terroranschläge des 11. Septembers, 

Sarrazindebatte etc.) (vgl. Bojadžijev et al. 2019: 63).  

Die rassismuskritische Perspektive nimmt die Mechanismen des Ausschlusses im 

Kontext von Rassismus stärker in den Blick. Zudem wird davon ausgegangen, 

dass der Zugang, Rassismus als Ideologie zu begreifen, zu kurz greife. Denn 

dadurch könnte nur jenes Handeln als rassistisch definiert werden, welches 

rassistisch motiviert ist oder eindeutig von einer Person ausgeht.  

Bei einer solchen (subjektivistischen) Verkürzung bleiben die für die Produktion 

von „Wahrheiten“ über Gruppen wirksamen Macht- und Diskursdynamiken eher 

unberücksichtigt (vgl. Schönfeld 2019: 8). Ein kritisches Rassismusverständnis 

betrachtet dagegen zusätzlich historisch gewachsene, institutionelle und 

strukturelle Dimensionen von Ungleichwertigkeit und ihre Wechselwirkungen auf 

unterschiedlichen Ebenen und schließt auch diskursive Aspekte in seine Analysen 

mit ein. Zu institutionellen Dimensionen werden dabei u. a. Praxen in Behörden, 

im Gesundheitswesen oder auch an Schulen und anderen Bildungseinrichtungen 

gezählt. Die strukturelle Dimension verweist auf Gesetze und Erlasse und 

insgesamt die rechtliche Praxis. 



 
7 

Die (kritische) Rassismusforschung unterscheidet sich also von eher 

subjektbezogenen Ansätzen im Wesentlichen durch ihr Verständnis von 

Rassismus als ein die Gesellschaft strukturierendes Macht- bzw. 

Dominanzverhältnis. Naika Foroutan schreibt: „Im Kern ist Rassismus (…) eine 

Dominanzstruktur, in der die vermutete biologische oder kulturelle 

Überlegenheit einer oder mehrerer sozial hegemonialer Gruppen konstruiert 

wird, um die soziale Ungleichheit anderer Gruppen zu rechtfertigen oder zu 

veranlassen“ (Foroutan 2020).  

Grundlegend für diese Perspektive ist ein Verständnis von Rassismus als 

„hegemonialer Diskurs, in den prinzipiell alle Subjekte – auch ohne explizite 

Intention – verstrickt sind und das immer neues Wissen hervorbringt, das 

allgemeine Gültigkeit beansprucht und sich in Normen, Regelungen, 

Repräsentationsverhältnisse und Politik einschreibt“ (Schönfeld 2019: 8). Die (Re-

)Produktion von Rassismus wird damit als eine – individuell und kollektiv sowie 

vor allem auch gesellschaftlich und strukturell vermittelte – Praxis verstanden, die 

der Legitimierung und Sicherung von Privilegien und Macht dient. Hierbei spielen 

Bezüge zur postkolonialen Theorie sowie zum Ansatz„Critical Whiteness“ aus den 

USA eine große Rolle.  

Die kritische Rassismusforschung lenkt damit auch den Blick auf die 

Mechanismen von Einschluss und Ausschluss. Dabei ist die Frage danach, wie 

Fremdsein hergestellt wird und welche Rolle (gesellschaftliche) Macht dabei 

spielt, zentral. In die Analyse von Rassismus müssen alle einbezogen werden, die 

sich innerhalb der herrschenden Norm bewegen, entsprechend unmarkiert 

bleiben und dadurch Macht besitzen (vgl. Bojadžijev et al. 2019: 65f). Aus 

rassismuskritischer Perspektive ist es daher von Bedeutung, dass sich jede 

Person ihre eigenen Verstrickungen und Positionierungen in gesellschaftliche 

Macht- und Herrschaftsverhältnisse bewusst macht und daran arbeitet, diese 

weniger wirkmächtig werden zu lassen. Damit ist Rassismuskritik eine Haltung, 



 
8 

die erlernt und als alltägliche Praxis verstanden werden kann. Diese Praxis muss 

darauf ausgerichtet werden, nicht „auf rassistische Handlungs-, Erfahrungs- und 

Denkformen zurückzugreifen“ (Linnemann et al 2013: 11). 

3. WIE FUNKTIONIERT RASSISMUS? 

Um zu verstehen, wie Rassismus funktioniert und warum willkürlich ausgewählte 

Kategorien auf einmal wirkmächtige Unterscheidungen herbeiführen können, 

die Auswirkungen auf die Lebensrealität vieler Menschen haben, ist das Konzept 

des Otherings wichtig. Es beschreibt im Wesentlichen den Prozess des „Anders-“ 

bzw. „Fremdmachens“ und die daraus resultierende Beziehung zwischen dem 

eigenen „Wir“ und den „Anderen“ (vgl. Attia 2014: 9). Nach der Migrations- und 

Rassismusforscherin Iman Attia ist Othering ein von Macht durchzogener 

Prozess, der auf den Vorgängen der Essentialisierung, Homogenisierung und 

Dichotomisierung von Gruppen durch Verweise auf kulturelle, soziale, religiöse 

oder biologische Merkmale beruht (vgl. ebd.; ausführlich dazu auch: Attia 2009).  

Im Rassismus kommt es also zunächst einmal zur Zusammenfassung und 

Homogenisierung von Menschen(gruppen) entlang dieser konstruierten 

Merkmale. Die vorgenommenen Wir-Sie-Konstruktionen werden als verschieden 

und weithin unvereinbare Gegensätze gegenübergestellt. Diese Wir-Sie-

Konstruktionen erfolgen entlang von Zuschreibungen und Wertungen. Während 

die Eigengruppe als gut, fortschrittlich, zivilisiert, menschlich und wertvoll sowie 

als weiß und/oder wahlweise als deutsch, französisch etc. dargestellt wird, 

werden den Fremdgruppen die gegenteiligen, negativen oder negativ 

konnotierten Attribute und Eigenschaften zugeschrieben – nicht-weiß, (nicht-

deutsch, nicht-französisch…), böse, faul, gewaltvoll, minderwertig etc. Diese 

Eigenschaften werden essentialisiert. Das bedeutet, dass Menschen und 

Menschengruppen entlang dieser Attribute ein wesensbestimmender und 

verhaltensleitender „Kern“ zugeschrieben wird. 



 
9 

Diese Auf- und Abwertungen haben unterschiedliche Funktionen. Es geht vor 

allem um den Erhalt des Selbstbildes, um die Sicherung von individuellen und 

kollektiven Privilegien sowie grundsätzlich um die Macht der 

Dominanzgesellschaft (vgl. Foroutan 2020). Durch einen Fokus auf die Funktionen 

kann deutlich werden, dass es bei Rassismus um die hegemonialen 

gesellschaftlichen Gruppen geht, von denen Rassismus ausgeht, und dass die 

rassifizierten Gruppen letztlich austauschbar sind (vgl. ebd.). 

Wie die Sozialwissenschaftlerin Naika Foroutan in diesem Zusammenhang 

betont, geht es bei Rassifizierungsprozessen wie dem Othering vor allem um die 

individuelle oder kollektive Selbstaufwertung. Gerade in entsicherten Zeiten einer 

pluralen, krisenhaften, veränderlichen und komplexen Welt ist diese 

Selbstaufwertung von zunehmender Bedeutung, weil sie Halt, Identität, 

Eindeutigkeit und Orientierung verspricht und hilft, Privilegien abzusichern. So 

besehen ist der Rassismus immer auch eine Rechtfertigung, die das Verteidigen 

und Vermehren von Privilegien (Macht und Ressourcen) auf Kosten anderer 

ermöglicht, ohne dass dabei moralische Dissonanzen entstehen müssen. Aus 

Rassismus folgen also Hierarchisierungen und Situierungen. Mit letzteren ist die 

Ungleichverteilung gesellschaftlicher Ressourcen gemeint. Mit notwendig 

schwerwiegenden Folgen für die Adressierten und entsprechend Betroffenen von 

Rassismus. So schreibt etwa Naika Foroutan: „Rassismus gilt heute als eine 

hierarchisierende Bewertung sozialer Gruppen, die für diese Gruppen nicht nur 

affektive, sondern auch politische, gesellschaftliche, gesundheitliche und 

wirtschaftliche Konsequenzen hat und systematische Ausschlüsse aus Positionen, 

die gesellschaftliche Strukturen verändern könnten, produziert“ (Foroutan 2020). 

4.  WORAUF KOMMT ES IM SINNE EINER RASSISMUSKRITISCHEN BILDUNG AN?   

Rassismuskritische Perspektiven haben längst Eingang in erziehungswissen-

schaftliche und pädagogische Diskurse gefunden. Sie beleuchten bisherige 



 
10 

pädagogische Debatten und Ansätze, insbesondere pädagogische Aus-

einandersetzungen im Sinne der „interkulturellen Kompetenz“ kritisch und 

formulieren (neue) Anforderungen an Bildungsinstitutionen und pädagogische 

Professionalität. Dazu gehören u. a.: 

- Rassismus in der Bildungsarbeit zum Thema machen – und zwar nicht erst im 

Zuge von rassistischen Vorfällen.  

- Bei rassistischen Äußerungen oder Handlungen intervenieren und Stopp-Signale 

für alle deutlich vernehmbar kommunizieren, denn in solchen Fällen werden 

immer Menschen und es wird der pädagogische Raum verletzt. 

- Schutz von (potentiell) Betroffenen ermöglichen  

- Auf die Äußerung oder Tat reagieren, nicht (zuvorderst) auf die Person bzw. auf 

mutmaßliche Täter:innen; Motiv(e) ergründen. 

- Wissen über Kontinuitäten, Funktionsweisen, Ausprägungen, Auswirkungen von 

Rassismus und damit ein angemessenes Sprechen über das Phänomen 

ermöglichen/eröffnen. 

- Sensibilität für den Widerspruch zwischen Reproduktion und Dekonstruktion von 

Rassismus im Sprechen über Rassismus. 

- Reflexionen über (eigene) unbewusste Bewertungen entlang einer gesetzten 

Norm (Kultur, Aussehen, Religion etc.). 

- Reflexionen über Rassismus als ein in Gesellschaften eingeschriebenes 

gesellschaftlicher Verhältnis, in das die Menschen hineinsozialisiert sind und in 

dem sie sich bewegen (Sprache, Weltsicht…). 

- Reflexionen über eigene Verstrickungen – als Teil von pädagogischer 

Professionalität; kritische Reflexion von etwaig unbewussten 

Ungleichbehandlungen (z. B. Notenvergabe), von Othering-Prozessen (z. B. 

„Ahmed, erklär doch mal, wie das in Syrien so ist!“), von kollektivierenden und 



 
11 

entindividualisierenden Identitätszuschreibungen und von Kulturalisierungen im 

Umgang mit Konflikten. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
12 

LITERATURTIPPS 

Zum vertiefenden Nachlesen und Einüben einer rassismuskritischen 

pädagogischen Haltung und Praxis wird Nachfolgendes zur Lektüre empfohlen: 

 

Fereidooni, Karim / Hößl, Stefan 2021a: Rassismuskritische Bildungsarbeit: 

Reflexionen zu Theorie und Praxis. Frankfurt/M.  

Fereidooni, Karim / Simon, Nina (Hrsg.) 2021b: Rassismuskritische 

Fachdidaktiken: Theoretische Reflexionen und fachdidaktische Entwürfe 

rassismuskritischer Unterrichtsplanung. Wiesbaden. 

Gewerkschaft Erziehung und Wissenschaft o.J.: Materialien zur 

rassismuskritischen Bildungsarbeit. Verfügbar unter: 

<https://www.gew.de/migration/materialien-zur-rassismuskritischen-

bildungsarbeit> (17.03.2023). 

Hummrich, Merle / Terstegen, Saskia 2020: Migration. Eine Einführung. 

Wiesbaden. Informations- und Dokumentationszentrum für 

Antirassismusarbeit e.V. o.J.: Reader. Verfügbar unter: 

<https://www.idaev.de/publikationen/reader> (17.03.2023). 

Linnemann, Tobias / Mecheril, Paul / Nikolenko, Anna 2013: Rassismuskritik. 

Begriffliche Grundlagen und Handlungsperspektiven in der politischen 

Bildung. In: Zeitschrift für internationale Bildungsforschung und 

Entwicklungspädagogik, 36:2, S. 10-14. 

Mecheril, Paul (Hrsg.) 2016: Migrationspädagogik. Bachelor, Master. Weinheim 

u.a. 

Rommelspacher, Birgit 2009: Was ist eigentlich Rassismus? In: Melter, Claus / 

Mecheril, Paul (Hrsg.): Rassismuskritik. Rassismustheorie und -forschung. 

Schwalbach, S. 25-38. 

https://www.gew.de/migration/materialien-zur-rassismuskritischen-bildungsarbeit
https://www.gew.de/migration/materialien-zur-rassismuskritischen-bildungsarbeit
https://www.idaev.de/publikationen/reader


 
13 

VERWENDETE LITERATUR 

Aristoteles 1977: Hauptwerke, hrsg. v. Nestle, Wilhelm. Stuttgart. 

Attia, Iman 2009: Die „westliche Kultur“ und ihr Anderes: Zur Dekonstruktion 

von Orientalismus und antimuslimischem Rassismus. Bielefeld. 

Attia, Iman 2014: Rassismus (nicht) beim Namen nennen. Verfügbar unter: 

<https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/180854/rassismus-nicht-

beim-namen-nennen/> (17.03.2023). 

Bojadžijev, Manuela / Braun, Katherine / Opratko, Benjamin / Liebig, Manuel 

2019: Rassismusforschung in Deutschland. In: Dürr, Tina / Becker, Reiner 

(Hrsg.): Leerstelle Rassismus? Analysen und Handlungsmöglichkeiten 

nach dem NSU. Frankfurt/M., S. 59-73. 

Bönkost, Jule / Apraku, Josephine 2016: Kolonialismus und Kolonialrassismus in 

der Bildungsarbeit. Düsseldorf. 

Fouroutan, Naika 2020: Rassismus in der postmigrantischen Gesellschaft. 

Verfügbar unter: <https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/-

antirassismus-2020/316760/rassismus-in-der-postmigrantischen-

gesellschaft/> (17.03.2023). 

Iyzak, Binyamin 2004: The Invention of Racism in Classical Antiquity. Princeton 

u.a. 

Beauftragte der Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integration 

2023: Lagebericht:  Rassismus in Deutschland. Ausgangslage, 

Handlungsfelder, Maßnahmen. Berlin. 

Leiprecht, Rudolf 2001: Alltagsrassismus. Eine Untersuchung bei Jugendlichen in 

Deutschland und den Niederlanden. In: Gogolin, Ingrid / Krüger-Potratz, 

Marianne (Hrsg.): Interkulturelle Bildungsforschung, Band 9. Münster. 

https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/-antirassismus-2020/316760/rassismus-in-der-postmigrantischen-gesellschaft/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/-antirassismus-2020/316760/rassismus-in-der-postmigrantischen-gesellschaft/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/-antirassismus-2020/316760/rassismus-in-der-postmigrantischen-gesellschaft/


 
14 

Linnemann, Tobias / Mecheril, Paul / Nikolenko, Anna 2013: Rassismuskritik. 

Begriffliche Grundlagen und Handlungsperspektiven in der politischen 

Bildung. In: Zeitschrift für internationale Bildungsforschung und 

Entwicklungspädagogik, 36:2, S. 10-14. 

Mecheril, Paul 2010: Die Ordnung des Erziehungswissenschaftlichen Diskurses 

in der Migrationsgesellschaft. In: Mecheril, Paul / Do Mar Castro Varela, 

Marfa / Dirim, Inci / Kalpaka, Annita / Melter, Claus (Hrsg.): 

Migrationspädagogik. Bachelor, Master. Weinheim u.a., 54–76. 

Ogette, Tupoka 2020: exit RACISM: rassismuskritisch denken lernen. 7. Aufl. 

Münster. 

Sander, Wolfgang 2021: Identität statt Diskurs? Diskursivität in der politischen 

Bildung und ihre Gefährdungen, in: Pädagogische Rundschau, 75:3., S. 

293-306. 

Schönfeld, Anne 2019: Begriffe und Konzepte im Widerstreit: Forschung zum 

Themenfeld Islamfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus. In: 

Drücker, Ansgar / Baron, Philip (Hrsg.): Antimuslimischer Rassismus und 

Muslimische Jugendarbeit in der Migrationsgesellschaft. Düsseldorf, S. 6-

11. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
15 

 

 

 

 

 

 

 


