MEDIENPAKET 2
RASSISMUS UND RASSISMUSKRITIK

TRANSKRIPT

POLLY:
Weil3t du, je langer ich Uber die Diskussion, die sich nach der Frage ,nach
einer Quote fur Menschen mit Migrationshintergrund” entwickelt hat,
nachdenke, umso mehr merke ich, dass ich unter anderem beim Thema
Rassismus noch wahnsinnig viele Fragen habe. Dabei habe ich immer ge-
dacht, dass ich hier eigentlich relativ gut aufgestellt bin.
Aber inzwischen bin ich mir unsicher, ob ich nicht hatte reagieren sollen.
Ich frage mich, wie sich die Schiler:innen dabei gefuhlt haben, die nichts

gesagt haben.

DEBORAH KRIEG:
Was genau war denn da unangenehm? Wo hattest du im Nachhinein denn

gerne reagiert?

POLLY:
Ja, also vor allem ein Schiler hat Positionen gedul3ert, die ich sehr schwierig
fand. Es war zwar nicht so, dass nicht andere Schuler etwas dagegengehal-
ten hatten, aber ruckblickend habe ich das Gefuhl, dass ich hatte Position
beziehen sollen. Ich merke, dass mir das Thema Rassismus einerseits sehr
wichtig ist und mich andererseits sehr verunsichert. Meine Haltung ist mir
schon klar. Aber wie ich reagieren kann und soll; Das ist mir gar nicht so

klar.



Wie wurdest du denn das Thema Rassismus beschreiben? Wie erlebst du

das in deiner Praxis?

DEBORAH KRIEG:
Naja. Um ehrlich zu sein, es ist schon spurbar, dass das Thema in letzter
Zeit viel haufiger angesprochen wird und viel mehr Menschen den Wunsch
haben, sich damit auseinander zu setzten - sowohl Schuler:innen als auch
Lehrkrafte. Und gleichzeitig ist klargeworden, dass es ein sehr emotionales

Thema und - wie du sagst - verunsicherndes Thema ist.

POLLY:
Ja, genau. Ich merke auch immer wieder, dass es sehr heftige Abwehrreak-
tionen gibt, wenn es um das Thema geht. Und dass ich selber auch immer
das Gefuhl habe, dass es ein heilles Thema ist, dass es schwierig und her-
ausfordernd werden konnte, und dass ich besonders gut vorbereitet sein

muss.

DEBORAH KRIEG:
Und gleichzeitig ist das Thema Alltag. Es gibt eine Menge Menschen, fur die
Rassismus nur dann eine Rolle spielt, wenn sie sich dem Thema bewusst
widmen wollen. Andere kénnen sich das nicht aussuchen, weil sie davon
betroffen sind - auf ganz unterschiedliche Art und Weise.
Die meisten Menschen halten Rassismus vor allen Dingen fur offene Ge-
walt, kérperliche Ubergriffe oder Terrorakte wie in Hanau und Halle. Und
far viele ist ganz klar, dass Rassismus nur dann vorhanden ist, wenn es
auch eine rassistische Motivation oder eine rassistische Haltung gibt. Dass
nur nur Rassisten Rassismus austben. Und das macht es so schwer. Denn
Rassismus ist naturlich viel mehr als das.

Rassismus abzulehnen, da wurden viele zustimmen. Aber bei der Frage,



was genau Rassismus ist - da wird es schon heikler.
Frage: Wenn du zum Beispiel an deine Schulzeit zurtickdenkst, wo und wie

wurde da Rassismus thematisiert?

DEBORAH KRIEG:
Ich stelle die Frage haufiger und meistens sind die Antworten sehr ahnlich:
Rassismus kommt vor, als ein historisches Unrecht. Es ist die Geschichte
der Sklaverei, des Sklavenhandels. Es sind die rassistischen Ideologien der
NS-Zeit, die Apartheid in Sudafrika. Und wenn es mal um die Gegenwart
geht, dann wird vor allem Uber die USA gesprochen - die Polizeigewalt dort
zum Beispiel. Aber eine tatsachliche Auseinandersetzung mit dem Phano-
men, mit seiner Geschichte, mit den Funktionen von Rassismus und seinen

Auspragungen hier und heute, das ist immer noch super selten Thema.

POLLY:
Das liegt vielleicht auch daran, dass viele Menschen gar kein richtiges Ver-
standnis von Rassismus haben und fur dessen Auspragungen und Wirkun-
gen. Das trifft bestimmt auch auf mich zu. Ich meine - klar - Ich habe schon
eine Vorstellung davon, was Rassismus ist. Aber was wurdest du denn sa-

gen? Wie wurdest du denn Rassismus definieren?

DEBORAH KRIEG:
Kann ich gleich was zu sagen. Aber sag du doch erstmal, was du sagen

wurdest, was Rassismus ist?

POLLY:
Ja, puh. Gute Frage! Ich weil3, dass Rassismus eine lange Geschichte hat. Und
dass es in der Geschichte ganz unterschiedliche Erscheinungsformen von

Rassismus gegeben hat und noch gibt. Aber gerade dies ist ja auch mein



Problem. Es ist einfach sehr komplex. Also sag du doch mal, was du als Ras-

sismusexpertin darunter verstehst.

DEBORAH KRIEG:
Ich wirde Rassismus zunachst mal als eine Ideologie verstehen. Besonders
mit Beginn der europadischen Expansion und Kolonisierung ab dem 15. Jahr-
hundert gewinnt Rassifizierung ja an Bedeutung; Menschen werden in un-
terschiedliche Gruppen eingeteilt, die als unterschiedliche Rassen definiert
werden - und damit werden sie zu Ungleichen, sie werden hierarchisiert.
Letztlich war die rassistische Ideologie ein Mittel, um Kolonialismus und
Sklaverei zu legitimieren. Menschen kdnnen hier ja nicht gleich sein; mussen
ja hierarchisiert werden. Sie mussen ja ungleich sein, um zu rechtfertigen,
dass man sie eben nicht menschlich, nicht gleichbehandelte.
Und auch wenn dieses historische Herrschaftsverhaltnis ja geendet hat, gibt
es ein Andauern und eine Gegenwartigkeit von kolonialen Erfahrungen so-
wohl bei den kolonialisierenden als auch bei den kolonialisierten Gesell-
schaften. Das kann man an gegenwartigen Machtverhaltnissen erkennen,
aber auch an Vorstellungen und Weltbildern, die bis heute prasent sind und
wirken.
Charakteristisch ist dabei immer, dass Rassismus Menschen weniger als In-
dividuen betrachtet, sondern immer als Teil einer konstruierten Gruppe.
Und das funktioniert in der Regel so, dass man erst mal die Vorstellung hat,
dass alle Personen, die zu dieser Gruppe gehdren, irgendwie gleich oder ei-
nander ahnlich sind; Und dass die Zugehdrigkeit zu dieser homogenen
Gruppe bestimmt, wie sie als Individuen sind. Das heil3t, die Zugehorigkeit
zu der Gruppe ist der Kern oder die Essenz ihres Wesens: Sie werden essen-
zialisiert.

Und dem folgt dann die Feststellung, dass diese Gruppe anders - wesens-



fremd - ist und der eigenen Gruppe grundsatzlich unvereinbar gegenuber-
steht.

Ja. Und im nachsten Schritt wird dann eine Rangordnung der unterschiedli-
chen Gruppen vorgenommen, es wird - wie gesagt - hierarchisiert, es wird
die Gleichwertigkeit aufgehoben. Und das muss ja nicht immer bewusst und
absichtsvoll passieren. Es kann auch als etwas mehr oder weniger Gewohn-
tes oder Ubliches daherkommen. Etwas, was schon so lange so gemacht
wird; So gedacht wird.
Naja. Und so legitimiert und konstituiert Rassismus ein gesellschaftliches
Machtverhaltnis. Aufgrund der Zugehdrigkeit zu einer konstruierten Gruppe
wird Menschen weniger Zugang, weniger Teilhabe, also weniger Privilegien
in der Gesellschaft zugewiesen.

Und dabei muss ubrigens nicht immer zwangslaufig auch von unterschied-
lichen - in Anfihrungsstrichen - Rassen ausgegangen werden. Sondern es

kann auch auf der Folie von Kultur oder Religion unterschieden werden.

POLLY:
Aber warum ist es so schwer, Rassismus zu erkennen und zu benennen? Ich
habe das Gefuhl, dass bis vor gar nicht allzu langer Zeit allein der Begriff
Rassismus kaum benutzt wurde, sondern immer viel lieber von ,,Auslander-
feindlichkeit” oder ,Fremdenfeindlichkeit” gesprochen wurde. Und bis jetzt,
eigentlich fastimmer, wenn jemand etwas als rassistisch oder Rassismus be-

zeichnet, geht sofort eine heftige Diskussion los.

DEBORAH KRIEG:
Ja. Ja. Rassismus ist tief in unsere Gesellschaft eingeschrieben: In unsere
Sprache und Weltsicht. Also wie - wie wir die Welt sehen, wie wir sie verste-

hen, wie wir sie uns erklaren, wie wir sie beschreiben.



Zum Beispiel: Wenn wir davon sprechen, dass Menschen eine andere Haut-
farbe oder eine andere Religion haben; Dann steckt dahinter ja schon die
Idee, dass es eine eigentliche Hautfarbe, oder eine eigentliche Religion oder
eine eigentliche Kultur gibt. Also einen Normalfall und einen Sonderfall. Das
bedeutet, dass gerade, wenn ich zum Beispiel eigentlich versuche, Toleranz
einzufordern, und das damit begrtinde, dass es nicht in Ordnung ist, jeman-
den abzulehnen oder zu diskriminieren ,nur weil er eine andere Hautfarbe
oder eine andere Religion hat”, dann verstetige ich eigentlich unbewusst ge-
nau das Konzept, das zu Ungleichbehandlungen fuhrt oder die diese recht-
fertigt.

Und dazu kommt, dass es in Anfuhrungsstrichen ,nach 45" in beiden deut-
schen Staaten ein jeweils sehr wirkmachtiges Postulat gibt. Es ist quasi Teil
der Staatsraison, dass Rassismus und Antisemitismus - respektive Faschis-
mus - abgelehnt werden. Und bis heute mdchte doch fast niemand Rassist:in
oder Antisemit:in genannt werden.

Und gleichzeitig fehlt eben eine Auseinandersetzung mit den Kontinuitaten,
den Formen und Funktionsweisen von Rassismus. Wir haben nicht wirklich
gelernt, rassistische Sprache und Bilder zu dechiffrieren oder Rassismus in
Institutionen und Strukturen zu erkennen. Also sind die Menschen ja standig
in der Verunsicherung, einerseits nicht rassistisch sein zu wollen und gleich-
zeitig nicht wirklich zu wissen, wo in ihren Handlungen Rassismus steckt.
Ich denke daher - aus der standigen Diskrepanz zwischen Sein-Wollen und
Handeln-Kénnen, also zwischen Selbstbild und Handlungskompetenz - da-
her kommt auch die riesen Emotionalitat in der Auseinandersetzung mit

Rassismus.

POLLY:
Ich merke, dass ich immer wieder ins Straucheln komme, wenn rassistische

AuRerungen irgendwie als , Teil der Meinungsfreiheit” oder der ,Pluralitat



von Meinungen” in der demokratischen Gesellschaft rechtfertigt werden.
Ich will dann auch nicht einfach plump sagen: ,Rassismus ist keine Mei-
nung”. Ich moéchte ja widersprechen und in eine Auseinandersetzung ge-
hen, ich mdchte ja erkldren, was das Problematische ist.
Aber es wirde mir jetzt ad hoc relativ schwerfallen, zu benennen, in welchen
Formen Rassismus heute vorkommt. Jenseits von racial profiling zum Bei-

spiel. Oder eben Halle und Hanau.

DEBORAH KRIEG:
Ja - Ja - Klar - Gerade wenn ich zum Beispiel an den Terroranschlag von Ha-
nau denke, dann wird mir sehr deutlich, dass das eine rezente Spitze des
Eisbergs ist an rassistischer Gewalt und Einstellung. Aber eben auch nur die
Spitze. Hier werden ganz viele Dimensionen von Rassismus sichtbar.
Ich erinnere mich daran, dass viele Schuler:innen erzahlt haben, dass - als
sie am Morgen danach in die Schule kamen - das Attentat vom Abend zuvor
uberhaupt nicht thematisiert wurde. Dass einfach ganz normal Unterricht
gemacht wurde. Dass es sich fur sie so angefuhlt hat, als ob die Bedrohung,
die vor allem die betroffenen Schuler:innen empfunden haben, die Angst;
die Sorgen, die sie nachts wachgehalten haben; als ob das Schreckliche was
passiert ist, uberhaupt nicht geschehen ware.
Und andere haben erzahlt, dass es fur sie eine extrem unangenehme Zeit
war, weil plétzlich am laufenden Band von ihnen Rassismuserfahrungen be-
richten sollten. Und viele haben sich geargert, dass sie auf einmal die Ex-
pert:innen fur das Thema waren, obwohl sie sonst die Erfahrung gemacht
haben, dass, wenn sie Rassismus angesprochen haben, es immer eher hiel3
»Das hast du falsch verstanden”, ,Das hast du in falschen Hals bekommen”
oder ,Das ist ein krasser Vorwurf, das hat der Kollege nicht verdient”. Oder,
dass man ihnen - ja, dass man ihnen vorgeworfen hat, Sprachpolizei zu sein,

wenn sie sich Uber ein Wort geargert haben und so weiter.



POLLY:
Was ist problematisch daran, wenn so etwas passiert? Wenn also bestimmte

Personen ploétzlich zu Expert:innen gemacht werden?

DEBORAH KRIEG:

Ja, FUr Betroffenen ist das problematisch, wenn man ihnen nicht zuhort;
Wenn sie etwas berichten mochten; Wenn ihre Expertise dann nicht aner-
kannt wird; Sie aber von aul3en plétzlich zu Expert:innen gemacht werden,
obwohl sie vielleicht gerade gar nicht dariber sprechen mdéchten. Also die
Deutungshoheit daruber, ob das, was sie sagen, wichtig ist, ob es eine Rele-
vanz hat, liegt gar nicht bei ihnen, sondern bei den Anderen. Bei denen, die
nicht betroffen sind. Das plétzliche Interesse an ihrer Erfahrung ist dann re-
lativ wenig glaubhaft. Manche haben es als sensationsgeil oder sogar vo-
yeuristisch empfunden.

Und gleichzeitig hére ich von Lehrer:innen immer wieder Satze, wie: ,Zum
Gluck gibt es an unserer Schule keinen Rassismus. Das Problem, das ist da
draufBen und das ist schrecklich, aber wir - hier - sind eine offene und tole-
rante Schule”. Also: Niemand spricht dartber; Keiner hort zu; Plétzlich wol-
len alle alles wissen; Aber eigentlich gibt es ja gar kein Problem. Ich denke,
in diesem Spannungsfeld kann man sehr viel erkennen: Wo und wie Rassis-
mus in der Schule vorkommt oder eine Rolle spielt. Ich denke vor allen Din-
gen geht es um Alltagserfahrungen. Also das, was im Unterricht behandelt
wird, und das, was nicht behandelt wird; Was in den Schulbtchern steht und
was eben nicht in den Schulbuichern steht. Also welche Realitaten; Welche
Lebensrealitaten reprasentiert werden und welche nicht.
Erinnere dich doch mal daran, wie das in deinen Schulblichern oder anderen

Buchern wie Kinderbuichern war?



POLLY:
Tatsachlich fallen mir da ein paar wirklich merkwurdige Dinge ein, wenn ich
so an alte Schulbucher oder Kinderbucher denke. Aber ich habe nochmal
eine Nachfrage: Wenn du sagst: ,,Rassismus ist eine Alltagserfahrung”, wie

erklarst du das denn in deinen Seminaren?

DEBORAH KRIEG:

Ja einmal - Erklare ich die verschiedenen Ebenen, auf denen rassistische Dis-
kriminierung vorkommt. Also: interpersonell - zwischen Personen - wie zum
Beispiel beleidigende AuRBerungen, ausschlieBendes Verhalten oder Gewalt-
tatigkeit.

Dann - ah - auch institutionell, also in Institutionen. An der Schule das be-
rahmte Beispiel: Dass Jugendliche mit zugeschriebenem ,Migrationshinter-
grund” weniger haufig Empfehlungen fur das Gymnasium bekommen. Oder
die Erfahrung, dass Menschen mit bestimmten Namen, bestimmten Ausse-
hens auf dem Arbeits- oder Wohnungsmarkt deutlich schwieriger haben.
Und dann die strukturelle Ebene: also Begunstigung von Ungleichbehand-
lung durch Gesetze zum Beispiel; oder durch fehlende MalBnahmen zu glei-
chen Teilhabemdglichkeiten von Menschen. Und da waren wir dann auch
wieder bei deiner ,Quote fur Menschen mit Migrationshintergrund”.

Aber wenn wir von Alltagserfahrungen sprechen, dann geht es meistens
eher um eine diskursive Ebene. Dann geht es um Sprechweisen, Medien,
Werbung, um Reprasentation. Also: Welche Bilder sehen wir zum Beispiel,
wenn Uber Drogenkriminalitat berichtet wird? Welche ungeschriebenen,
nicht-hinterfragten gesellschaftlichen Annahmen haben dazu gefuhrt, dass
die Mordserie des selbsternannten NSU unter dem Schlagwort ,Ddéner
Morde” kommuniziert wurde? Oder dass die Tater im Umfeld der betroffe-
nen Familien gesucht wurden, obwohl eine rechtsmotivierte Tat fur viele

ganzschon nah lag?



POLLY:
Du sprachst von 3 Ebenen: interpersonell, institutionell und strukturell. Ich
denke, dass man auf allen Ebenen im Alltag betroffen sein kann. Kannst du
mal Beispiele fur typische Alltagserfahrungen eher auf der interpersonellen

Ebene geben?

DEBORAH KRIEG:

Wenn es um die Alltagsdimension geht, wird unter anderem von den soge-
nannten Mikroaggressionen gesprochen. Also da kann man unterscheiden.
In einmal Mikroangriffe - das sind so gewollte und auch nonverbale Angriffe
oder auch ungewollte Ubergriffe, die sich eher so unter der Schwelle einer
offenen, rassistischen AuRBerung oder Tat bewegen: zum Beispiel das in-die-
Haare fassen - jemand anderen einfach in die Haare zu fassen.

Dann gibt es Mikrobeleidigungen. Das druckt sich vor allen Dingen Uber eine
mangelnde Sensibilitat gegentber der Herkunft oder der Identitat des Ge-
genubers aus. Das sind auch - oft subtile, oft unbewusste Formen der Her-
absetzung. Und ganz oft sogar gut gemeint. BerUhmtes Beispiel: Wie dieser
Satz: ,Du sprichst aber gut Deutsch” zu einer Person, die fehlerfrei spricht.
Das heil3t, die Person wird einfach aufgrund ihres gelesenen Aussehens zu-
geschrieben, dass Deutsch eine Fremdsprache fur sie sein muss. Und es wird
uberhort - nicht wahrgenommen -, dass dem gar nicht so ist.

Ja, und dann gibt es Mikroentwertungen. Und das bedeutet, dass Ausdrucks-
formen, Gedanken, Wahrnehmungen, Gefuhle meines Gegenubers einfach
ignoriert oder ausgeschlossen werden oder herabgesetzt werden. Und auch
da steckt oft guter Wille dahinter. Mir fallt da dieser Satz ein; Wenn Leute
sagen: ,Ich mache keine Unterschiede; Ich sehe nur Menschen, keine Haut-
farben”, dann ist das gut gemeint, aber es ignoriert die Tatsache, dass mein
Gegenuber eben aufgrund von in Anfuhrungsstrichen ,Hautfarbe” diskrimi-

nierende Erfahrungen gemacht hat.

10



Und diese Mikroaggressionen werden haufig auch mit dem Bild von Moski-
tostichen beschrieben. Das heildt, jeder einzelne Stich ist moglicherweise
Uberhaupt nicht problematisch. Manchmal spurt man ihn nicht mal, oder
erstviel, viel spater. Aber wenn du immer und immer wieder gestochen wirst
und es einfach nicht mehr aufhoért zu jucken, dann fangt es an unertraglich
zu werden. Und dann beeintrachtigt es mein Wohlbefinden. Und dann hat
es auch Einfluss auf mein Verhalten.
Letztlich ist Rassismus als Alltagserfahrung eben eine andauernde - absicht-
liche oder unabsichtliche - Diskriminierung. Das heil3t, es sind subtile und

grobe Verletzungen, die auf allen Ebenen stattfinden.

POLLY:
Okay. Eigentlich ist das jetzt keine Neuigkeit, dass Rassismus immer vorhan-
den ist; subtil, offen, auf unterschiedlichen Ebenen; Dass es komplex ist.
Aber umso mehr frage ich mich, was ist denn dann ein guter Umgang mit

dem Thema?

DEBORAH KRIEG:
Naja. Vielleicht ist es an der Stelle ganz gut, erstmal zu schauen, was denn
der Ubliche Umgang, oder was ein ungunstiger Umgang damit ist. Denn lei-
der gehen wir haufig nicht wirklich konstruktiv mit Rassismus um. Und ich
finde immer, da hilft so ein Satz von Martin Luther King weiter, der einmal
gesagt hat: ,Am Ende werden es nicht die Worte unserer Feinde sein, an die
wir uns erinnern, sondern das Schweigen unserer Freunde”. Und ich finde,
das beschreibt sehr gut das, was man sekundare Viktimisierung nennt.
Sekundare Viktimisierung meint die Gewalt nach der Gewalt - Also die Fehl-
reaktionen von Freunden, Familien, Bekannten, Institutionen - Und das so-
wohl nach einer heftigen, physischen Gewalt, als aber eben auch nach ge-

waltvollen Alltagserfahrungen.

11



Und diese Fehlreaktionen sind: ,nicht sehen”, ,nicht handeln*, wie zum Bei-
spiel das Nichtthematisieren des Attentats von Hanau am nachsten Morgen
in der Schule; oder das Nichtreagieren auf rassistische Schimpfwdorter auf
dem Schulhof; oder aber auch dieses Relativieren, Rechtfertigen, ,Das war
so nicht gemeint.”, ,Das hast du falsch verstanden®.

Das ist so ein Impuls, den wir, glaube ich, alle kennen: Wenn jemand kommt
und sagt: ,deine Kollegin hat da gerade was richtig Rassistisches gesagt”
und wir kennen die Person. Und wir wissen, dass sie das niemals bdse ge-
meint haben kann. Dann sind wir halt super schnell dabei, sie zu verteidigen.
Mdéglicherweise, weil wir vermitteln mdchten - Erklaren mdchten -, dass sie
das nicht so gemeint hat, dass das irgendwie falsch verstanden worden sein
muss, oder falsch ausgedruckt oder so. Der Witz ist, fir uns ist das ein ein-
maliges, super besonderes Ereignis. Aber fur die Schuler:innen, die das be-
richten, ist das vermutlich eine sich immer wieder wiederholende Erfahrung.
Weil fast immer, wenn berichtet wird, dass etwas Rassistisches oder Diskri-
minierendes gesagt wurde, lautet die Antwort: ,Das war so nicht gemeint”;
oder aber - letztlich abwertend - ,Du bist einfach zu empfindlich”; oder es
wird sogar negiert: ,Das kann nicht sein. Das hast du dir eingebildet”; und
manchmal sogar sowas wie ,Klar, dass du jetzt die Rassismus-Karte spielst”.
Und das ist dann mit sekundarer Viktimisierung gemeint. Und das ist letzt-
lich noch gravierender als die ursprungliche Viktimisierung. Denn hier ist es
nicht der Tater, sondern es ist das soziales Umfeld, auf das wir uns auf ein-
mal nicht mehr verlassen kénnen; Das nicht mehr fir uns da ist; nicht soli-
darisch mit uns ist; uns seine Unterstltzung verweigert und uns letztlich ver-
mittelt, dass die verletzende Erfahrung, die wir gemacht haben, was Norma-
les ist, womit man klarkommen muss, etwas, was nicht schlimm ist oder so-

gar die eigene Schuld.

12



Das heil3t, im Umkehrschluss empfiehlt es sich, genau das Gegenteil zu ma-
chen. Also nicht durch Nichthinsehen, durch Nichtreagieren, die Erfahrun-
gen, die Menschen machen, zu dethematisieren oder das Erfahrene zu rela-
tivieren oder aber die Betroffenen zu pathologisieren - weil sie ein bisschen
empfindlich sind -, sondern Zuzuhdren, ernst zu nehmen und zu Themati-
sieren. Und naturlich auch immer wieder, das eigene Handeln zu reflektie-
ren. Also egal, ob ich jetzt die Person bin, der erzahlt wird, dass irgendetwas
Rassistisches passiert ist oder, ob ich die Person bin, der gesagt wird , Hey,
da hast du aber gerade was richtig Rassistisches gemacht oder gesagt”.
Und das kann man Uben. Und das muss man auch Uben; Alle von uns. Ras-

sismus muss man tatsachlich aktiv verlernen.

POLLY:
Okay, aber wenn ich das jetzt zum Beispiel mit meinen Schuler:innen ma-
chen wollte? Gibt es ein einfaches Beispiel, anhand dessen man so eine Re-

flektion angehen kann?

DEBORAH KRIEG:

Ja. Also ich nutze da gerne das Beispiel mit der Frage ,Woher kommst du?”
oder ,Woher kommst du denn eigentlich?”. Das ist ja auch immer wieder
heftig und leidenschaftlich umstritten. Ist die Frage legitim oder nicht? Ist
sie Ubergriffig und abwertend? Oder ist es Uberempfindlich, wenn sich Leute
daruber argern, oder deswegen verletzt sind?

An dem Beispiel lasst sich eines ganz gut ablesen, was wir auch in 6ffentli-
chen Debatten immer wieder sehen und erleben kdnnen. Dass namlich ganz
haufig versucht wird, die Absicht der handelnden Person mit der Wirkung
ihres Handelns gleichzusetzen, auf einen Level zu bringen und dadurch zu
erklaren. Also: Wenn es gut gemeint und ohne rassistische Absicht ist, dann

kann es auch nicht rassistisch sein. Und wenn es nicht rassistisch ist? Dann

13



ist der Vorwurf ungerechtfertigt und verletzend - wenn nicht gar diffamie-
rend.

Ich finde hier kann gut gemeinsam Uberlegt werden, was steckt denn ei-
gentlich moglicherweise hinter dieser Frage. Und in den meisten Fallen ist
die Antwort ,Neugier”, ,freundliches Interesse an meinem Gegenuber”,
~Anteilnahme” oder ,der Versuch eines Gesprachsanfangs”. Und wenn ich
aber nach der Wirkung frage, dann kommt schon ganz haufig auch so etwas
wie Arger zum Ausdruck. So etwas wie: ,Wieso kann ich nicht von hier sein?”,
»1ch frag dich doch auch nicht, wo du denn eigentlich herkommst*, ,Warum
muss ich immer erklaren, wie es kommt, dass ich hier bin. Warum werde ich
immer fremd gemacht?”.

An dem Beispiel kann sehr gut sichtbar gemacht werden, dass Absicht eben
nicht gleich Wirkung ist. Also, dass ich eine gute Absicht haben und trotzdem
eine verletzende Wirkung verursachen kann. Dass es hier eben keine Kausa-
litat und keine Gleichzeitigkeit gibt.

Und eigentlich kennen wir das. Und wir haben auch langst einen guten Um-
gang mit solchen Fallen gefunden. Wenn ich zum Beispiel in der U-Bahn je-
manden anrempele und die Person sagt: ,AUA"”, dann sage ich relativ selten:
»Das kann gar nicht wehgetan haben; Das war schliel3lich keine Absicht”.
Und ich erklare auch nicht stundenlang, dass es keine bose Absicht war und
wie es dazu gekommen ist und was dahintersteckt. Sondern Ich sag’ einfach:
»Entschuldigung” und versuche vielleicht, mich besser festzuhalten.
Genauso wenig, wie die Person, die angerempelt wurde, grundsatzlich be-
hauptet: ,Du bist ein notorischer Schlager, denn sonst hattest du mich nicht
angerempelt”. Genauso wenig sagt die Person, die eine rassistische Verlet-
zung anmeldet, grundsatzlich, dass die ausubende Person eine Rassist:in ist.
Also man kann, ohne Rassistin zu sein und ohne eine verletzende Absicht zu
haben, rassistische Verletzungen austiben. Und wenn man keine rassisti-

schen Verletzungen ausiben mdchte? Dann kann man aus den irritierenden

14



Ruckmeldungen vielleicht lernen, welche Handlungen potentiell verletzend

sind.

POLLY:
Okay, also, was ich jetzt mitnehme!? Mdglichst immer reagieren, nicht weg-

horen, zuhdren und sich selbst auch immer wieder reflektieren.

DEBORAH KRIEG:

Ja. Und ohne gleich Angst zu haben, dass man ein schlechter Mensch ist. In
Anerkennung der Tatsache, dass ich in einer rassistisch gepragten Welt lebe
und es daher ganz logisch ist, dass ich gelernte, bewusste/unbewusste Ras-
sismen reproduziere, da mir in meiner Bildungsbiografie in dieser Gesell-
schaft wenig mitgegeben wurde, um das nicht zu tun. Und dass es deswe-

gen nicht einfach ist und nicht einfach werden wird, Rassismus zu verlernen.

POLLY:
Immer reagieren, das ist schon erstmal eine Menge Arbeit. Aber wie reagie-

ren? Was wurdest du empfehlen, womit hast du gute Erfahrungen gemacht?

DEBORAH KRIEG:
Wenn ich merke, dass deutlich rassistische Positionen oder Konzepte im Klas-
senraum zur Sprache kommen, dann muss ich intervenieren, denn dann wer-
den Menschen wund es wird der padagogische Raum verletzt:
Wenn solche Positionen da geaul3ert werden, wo ich verantwortlich bin, dann
wirkt meine Reaktion ja auch auf alle, die da im Raum sind. Ganz egal, ob sie
betroffen sind, oder ob sie nur beteiligt sind oder ob es diejenigen sind, die
sie sich rassistisch gedul3ert haben. Sie lernen alle: Worauf wird reagiert, was

ist in Ordnung, welches Handeln fuhrt zu einer Irritation? Welches Handeln

15



wird gestoppt? Und welches Handeln wird erlaubt? Und deswegen ist es so
wichtig, dass ich wirklich immer reagiere.

Und gleichzeitig ist mir wichtig, dass es gerade im padagogischen Raum we-
nig Sinn macht, in diesen Kategorien von ,Tater”, ,Opfer”, ,Zuschauer” zu
denken. Weil jeder von uns war schon mal in einer der drei Positionen. Das
sind keine fixen Identitaten, sondern situative Positionen. Und deswegen
mdchte ich immer vermeiden, Menschen in so einer Position festzuschreiben.
Deshalb reagiere ich auf die AuRerung und nicht auf die Person, die sie gedu-
Rert hat. Klassiker: Es geht um die Tat, nicht um den Tater. Es geht um das
Problem, nicht um die Person. Im Vordergrund steht es nicht, herauszufin-
den, welche Motivation hinter der AuRerung steckt; Ob die Person ein rassis-
tisches Weltbild hat.

Die meisten von uns reagieren ja sofort taterfokussiert und haben so diese
Vorstellung, die Idee, dass, wenn sie in dem Moment nur das Richtige sagen,
dass die Person dann denken wurde ,Ja naturlich! Es fallt mir wie Schuppen
von den Augen! Du hast mich Uberzeugt! Ab heute ist alles anders!”.

Dabei ist es ja viel wichtiger, erstmal die Tat selbst zu stoppen und zu erklaren,
warum ich sie stoppe. Denn dann kann die Person, die sich gedul3ert hat, ja
auch was uber die Wirkung dessen lernen. Und die Gbrigen Beteiligten, die
moglicherweise gar nicht wussten, wie sie es einschatzen sollen, oder die aber
vielleicht das Gefuhl hatten, dass das, was die da horen, nicht gefallt, sie aber
nicht wussten, wie sie reagieren sollen, bekommen eine Erklarung an die
Hand.

Und die Personen, die betroffen sind; die adressiert wurden, merken, dass die
Verletzung gestoppt wurde, dass ihre Position geschutzt wird.

Dabei fallt mir ein, ich wirde auch immer davon auszugehen, dass Betroffene
potenziell im Raum sind. Und selbst, wenn niemand betroffen ist in dem

Raum, muss ich die betroffene Person an dieser Stelle schitzen. Und dabei ist

16



wichtig, dass ich das tue, weil ich das Gefuhl habe, dass hier das Gleichwertig-
keitsprinzip wird. Ich brauch dafur keine Betroffene als Beweismittel, die sich
sichtbar machen und belegen mussen, dass tatsachlich eine Verletzung statt-
gefunden hat.
Um eine Tat zu stoppen, kann es reichen, ein anderes Deutungsangebot zu
machen. Zu erklaren, warum man einen bestimmten Begriff, eine bestimmte
Idee oder bestimmtes Konzept problematisch findet. Also nicht einfach sa-
gen: ,Das ist rassistisch, das kommt nicht wieder vor”. Sondern erklaren: Was
ist daran rassistisch? Warum hat das eine rassistische Wirkung? Oder eine
Frage zu stellen, die einfache Erklarungsmuster  irritiert.
Mit Blick auf das Schulergesprach von dem du mir erzahlt hast, warde ich z. B.
sagen, dass man durchaus in Frage stellen kann, dass Migration ein demo-
kratie-gefahrdendes Phanomen der Moderne ist; auch, wenn die aktuellen
Debatten um Migration eine Herausforderung fur unser demokratisches Mit-
einander sind. Genauso wie ich hinterfragen kann, warum eine Person nicht
in einem Betrieb arbeiten mochte, in denen nur - in Anfihrungsstrichen -
Auslander in Leitungspositionen sind.
Und zu guter Letzt: Muss ich ja nicht darauf warten, dass eine Intervention
notwendig ist. Ich kann ja Themen auch entweder im Nachhinein oder aber
in der Pravention vertiefend behandeln; Lernangebote machen, die dabei hel-

fen, Rassismus zu erkennen und sich dagegen zu positionieren.

17



=



GEFORDERT VOM

% Bundesministerium
fir Bildung
und Forschung

TWIND

Technik & Wirtschaft:
Integrierte Didaktik

Q0

4.0

19



