
 
1 

MEDIENPAKET 2  

RASSISMUS UND RASSISMUSKRITIK 

 

TRANSKRIPT 

___________________________________________________________________________________________ 

POLLY: 

Weißt du, je länger ich über die Diskussion, die sich nach der Frage „nach 

einer Quote für Menschen mit Migrationshintergrund“ entwickelt hat, 

nachdenke, umso mehr merke ich, dass ich unter anderem beim Thema 

Rassismus noch wahnsinnig viele Fragen habe. Dabei habe ich immer ge-

dacht, dass ich hier eigentlich relativ gut aufgestellt bin. 

Aber inzwischen bin ich mir unsicher, ob ich nicht hätte reagieren sollen. 

Ich frage mich, wie sich die Schüler:innen dabei gefühlt haben, die nichts 

gesagt haben.  

 

DEBORAH KRIEG: 

Was genau war denn da unangenehm? Wo hättest du im Nachhinein denn 

gerne reagiert?  

 

POLLY: 

Ja, also vor allem ein Schüler hat Positionen geäußert, die ich sehr schwierig 

fand. Es war zwar nicht so, dass nicht andere Schüler etwas dagegengehal-

ten hätten, aber rückblickend habe ich das Gefühl, dass ich hätte Position 

beziehen sollen. Ich merke, dass mir das Thema Rassismus einerseits sehr 

wichtig ist und mich andererseits sehr verunsichert. Meine Haltung ist mir 

schon klar. Aber wie ich reagieren kann und soll; Das ist mir gar nicht so 

klar. 



 
2 

Wie würdest du denn das Thema Rassismus beschreiben? Wie erlebst du 

das in deiner Praxis?  

 

DEBORAH KRIEG:  

Naja. Um ehrlich zu sein, es ist schon spürbar, dass das Thema in letzter 

Zeit viel häufiger angesprochen wird und viel mehr Menschen den Wunsch 

haben, sich damit auseinander zu setzten – sowohl Schüler:innen als auch 

Lehrkräfte. Und gleichzeitig ist klargeworden, dass es ein sehr emotionales 

Thema und – wie du sagst – verunsicherndes Thema ist.  

 

POLLY: 

Ja, genau. Ich merke auch immer wieder, dass es sehr heftige Abwehrreak-

tionen gibt, wenn es um das Thema geht. Und dass ich selber auch immer 

das Gefühl habe, dass es ein heißes Thema ist, dass es schwierig und her-

ausfordernd werden könnte, und dass ich besonders gut vorbereitet sein 

muss. 

 

DEBORAH KRIEG: 

Und gleichzeitig ist das Thema Alltag. Es gibt eine Menge Menschen, für die 

Rassismus nur dann eine Rolle spielt, wenn sie sich dem Thema bewusst 

widmen wollen. Andere können sich das nicht aussuchen, weil sie davon 

betroffen sind – auf ganz unterschiedliche Art und Weise.  

Die meisten Menschen halten Rassismus vor allen Dingen für offene Ge-

walt, körperliche Übergriffe oder Terrorakte wie in Hanau und Halle. Und 

für viele ist ganz klar, dass Rassismus nur dann vorhanden ist, wenn es 

auch eine rassistische Motivation oder eine rassistische Haltung gibt. Dass 

nur nur Rassisten Rassismus ausüben. Und das macht es so schwer. Denn 

Rassismus ist natürlich viel mehr als das.  

Rassismus abzulehnen, da würden viele zustimmen. Aber bei der Frage, 



 
3 

was genau Rassismus ist – da wird es schon heikler.  

Frage: Wenn du zum Beispiel an deine Schulzeit zurückdenkst, wo und wie 

wurde da Rassismus thematisiert? 

 

DEBORAH KRIEG: 

Ich stelle die Frage häufiger und meistens sind die Antworten sehr ähnlich: 

Rassismus kommt vor, als ein historisches Unrecht. Es ist die Geschichte 

der Sklaverei, des Sklavenhandels. Es sind die rassistischen Ideologien der 

NS-Zeit, die Apartheid in Südafrika. Und wenn es mal um die Gegenwart 

geht, dann wird vor allem über die USA gesprochen - die Polizeigewalt dort 

zum Beispiel. Aber eine tatsächliche Auseinandersetzung mit dem Phäno-

men, mit seiner Geschichte, mit den Funktionen von Rassismus und seinen 

Ausprägungen hier und heute, das ist immer noch super selten Thema.  

 

POLLY: 

Das liegt vielleicht auch daran, dass viele Menschen gar kein richtiges Ver-

ständnis von Rassismus haben und für dessen Ausprägungen und Wirkun-

gen. Das trifft bestimmt auch auf mich zu. Ich meine – klar - Ich habe schon 

eine Vorstellung davon, was Rassismus ist. Aber was würdest du denn sa-

gen? Wie würdest du denn Rassismus definieren?  

 

DEBORAH KRIEG: 

Kann ich gleich was zu sagen. Aber sag du doch erstmal, was du sagen 

würdest, was Rassismus ist? 

 

POLLY: 

Ja, puh. Gute Frage! Ich weiß, dass Rassismus eine lange Geschichte hat. Und 

dass es in der Geschichte ganz unterschiedliche Erscheinungsformen von 

Rassismus gegeben hat und noch gibt. Aber gerade dies ist ja auch mein 



 
4 

Problem. Es ist einfach sehr komplex. Also sag du doch mal, was du als Ras-

sismusexpertin darunter verstehst.  

 

DEBORAH KRIEG: 

Ich würde Rassismus zunächst mal als eine Ideologie verstehen. Besonders 

mit Beginn der europäischen Expansion und Kolonisierung ab dem 15. Jahr-

hundert gewinnt Rassifizierung ja an Bedeutung; Menschen werden in un-

terschiedliche Gruppen eingeteilt, die als unterschiedliche Rassen definiert 

werden – und damit werden sie zu Ungleichen, sie werden hierarchisiert.  

Letztlich war die rassistische Ideologie ein Mittel, um Kolonialismus und 

Sklaverei zu legitimieren. Menschen können hier ja nicht gleich sein; müssen 

ja hierarchisiert werden. Sie müssen ja ungleich sein, um zu rechtfertigen, 

dass man sie eben nicht menschlich, nicht gleichbehandelte.  

Und auch wenn dieses historische Herrschaftsverhältnis ja geendet hat, gibt 

es ein Andauern und eine Gegenwärtigkeit von kolonialen Erfahrungen so-

wohl bei den kolonialisierenden als auch bei den kolonialisierten Gesell-

schaften. Das kann man an gegenwärtigen Machtverhältnissen erkennen, 

aber auch an Vorstellungen und Weltbildern, die bis heute präsent sind und 

wirken.  

Charakteristisch ist dabei immer, dass Rassismus Menschen weniger als In-

dividuen betrachtet, sondern immer als Teil einer konstruierten Gruppe. 

Und das funktioniert in der Regel so, dass man erst mal die Vorstellung hat, 

dass alle Personen, die zu dieser Gruppe gehören, irgendwie gleich oder ei-

nander ähnlich sind; Und dass die Zugehörigkeit zu dieser homogenen 

Gruppe bestimmt, wie sie als Individuen sind. Das heißt, die Zugehörigkeit 

zu der Gruppe ist der Kern oder die Essenz ihres Wesens: Sie werden essen-

zialisiert. 

Und dem folgt dann die Feststellung, dass diese Gruppe anders - wesens-



 
5 

fremd - ist und der eigenen Gruppe grundsätzlich unvereinbar gegenüber-

steht. 

Ja. Und im nächsten Schritt wird dann eine Rangordnung der unterschiedli-

chen Gruppen vorgenommen, es wird – wie gesagt – hierarchisiert, es wird 

die Gleichwertigkeit aufgehoben. Und das muss ja nicht immer bewusst und 

absichtsvoll passieren. Es kann auch als etwas mehr oder weniger Gewohn-

tes oder Übliches daherkommen. Etwas, was schon so lange so gemacht 

wird; So gedacht wird. 

Naja. Und so legitimiert und konstituiert Rassismus ein gesellschaftliches 

Machtverhältnis. Aufgrund der Zugehörigkeit zu einer konstruierten Gruppe 

wird Menschen weniger Zugang, weniger Teilhabe, also weniger Privilegien 

in der Gesellschaft zugewiesen.  

Und dabei muss übrigens nicht immer zwangsläufig auch von unterschied-

lichen - in Anführungsstrichen - Rassen ausgegangen werden. Sondern es 

kann auch auf der Folie von Kultur oder Religion unterschieden werden. 

 

POLLY: 

Aber warum ist es so schwer, Rassismus zu erkennen und zu benennen? Ich 

habe das Gefühl, dass bis vor gar nicht allzu langer Zeit allein der Begriff 

Rassismus kaum benutzt wurde, sondern immer viel lieber von „Ausländer-

feindlichkeit“ oder „Fremdenfeindlichkeit“ gesprochen wurde. Und bis jetzt, 

eigentlich fast immer, wenn jemand etwas als rassistisch oder Rassismus be-

zeichnet, geht sofort eine heftige Diskussion los.  

 

DEBORAH KRIEG: 

Ja. Ja. Rassismus ist tief in unsere Gesellschaft eingeschrieben: In unsere 

Sprache und Weltsicht. Also wie - wie wir die Welt sehen, wie wir sie verste-

hen, wie wir sie uns erklären, wie wir sie beschreiben.  



 
6 

Zum Beispiel: Wenn wir davon sprechen, dass Menschen eine andere Haut-

farbe oder eine andere Religion haben; Dann steckt dahinter ja schon die 

Idee, dass es eine eigentliche Hautfarbe, oder eine eigentliche Religion oder 

eine eigentliche Kultur gibt. Also einen Normalfall und einen Sonderfall. Das 

bedeutet, dass gerade, wenn ich zum Beispiel eigentlich versuche, Toleranz 

einzufordern, und das damit begründe, dass es nicht in Ordnung ist, jeman-

den abzulehnen oder zu diskriminieren „nur weil er eine andere Hautfarbe 

oder eine andere Religion hat“, dann verstetige ich eigentlich unbewusst ge-

nau das Konzept, das zu Ungleichbehandlungen führt oder die diese recht-

fertigt.  

Und dazu kommt, dass es in Anführungsstrichen „nach 45“ in beiden deut-

schen Staaten ein jeweils sehr wirkmächtiges Postulat gibt. Es ist quasi Teil 

der Staatsraison, dass Rassismus und Antisemitismus - respektive Faschis-

mus - abgelehnt werden. Und bis heute möchte doch fast niemand Rassist:in 

oder Antisemit:in genannt werden.  

Und gleichzeitig fehlt eben eine Auseinandersetzung mit den Kontinuitäten, 

den Formen und Funktionsweisen von Rassismus. Wir haben nicht wirklich 

gelernt, rassistische Sprache und Bilder zu dechiffrieren oder Rassismus in 

Institutionen und Strukturen zu erkennen. Also sind die Menschen ja ständig 

in der Verunsicherung, einerseits nicht rassistisch sein zu wollen und gleich-

zeitig nicht wirklich zu wissen, wo in ihren Handlungen Rassismus steckt. 

Ich denke daher – aus der ständigen Diskrepanz zwischen Sein-Wollen und 

Handeln-Können, also zwischen Selbstbild und Handlungskompetenz – da-

her kommt auch die riesen Emotionalität in der Auseinandersetzung mit 

Rassismus. 

 

POLLY: 

Ich merke, dass ich immer wieder ins Straucheln komme, wenn rassistische 

Äußerungen irgendwie als „Teil der Meinungsfreiheit“ oder der „Pluralität 



 
7 

von Meinungen“ in der demokratischen Gesellschaft rechtfertigt werden. 

Ich will dann auch nicht einfach plump sagen: „Rassismus ist keine Mei-

nung“. Ich möchte ja widersprechen und in eine Auseinandersetzung ge-

hen, ich möchte ja erklären, was das Problematische ist. 

Aber es würde mir jetzt ad hoc relativ schwerfallen, zu benennen, in welchen 

Formen Rassismus heute vorkommt. Jenseits von racial profiling zum Bei-

spiel. Oder eben Halle und Hanau.   

 

DEBORAH KRIEG: 

Ja – Ja – Klar - Gerade wenn ich zum Beispiel an den Terroranschlag von Ha-

nau denke, dann wird mir sehr deutlich, dass das eine rezente Spitze des 

Eisbergs ist an rassistischer Gewalt und Einstellung. Aber eben auch nur die 

Spitze. Hier werden ganz viele Dimensionen von Rassismus sichtbar. 

Ich erinnere mich daran, dass viele Schüler:innen erzählt haben, dass – als 

sie am Morgen danach in die Schule kamen – das Attentat vom Abend zuvor 

überhaupt nicht thematisiert wurde. Dass einfach ganz normal Unterricht 

gemacht wurde. Dass es sich für sie so angefühlt hat, als ob die Bedrohung, 

die vor allem die betroffenen Schüler:innen empfunden haben, die Angst; 

die Sorgen, die sie nachts wachgehalten haben; als ob das Schreckliche was 

passiert ist, überhaupt nicht geschehen wäre.  

Und andere haben erzählt, dass es für sie eine extrem unangenehme Zeit 

war, weil plötzlich am laufenden Band von ihnen Rassismuserfahrungen be-

richten sollten. Und viele haben sich geärgert, dass sie auf einmal die Ex-

pert:innen für das Thema waren, obwohl sie sonst die Erfahrung gemacht 

haben, dass, wenn sie Rassismus angesprochen haben, es immer eher hieß 

„Das hast du falsch verstanden“, „Das hast du in falschen Hals bekommen“ 

oder „Das ist ein krasser Vorwurf, das hat der Kollege nicht verdient“. Oder, 

dass man ihnen – ja, dass man ihnen vorgeworfen hat, Sprachpolizei zu sein, 

wenn sie sich über ein Wort geärgert haben und so weiter. 



 
8 

POLLY: 

Was ist problematisch daran, wenn so etwas passiert? Wenn also bestimmte 

Personen plötzlich zu Expert:innen gemacht werden?  

 

DEBORAH KRIEG: 

Ja, Für Betroffenen ist das problematisch, wenn man ihnen nicht zuhört; 

Wenn sie etwas berichten möchten; Wenn ihre Expertise dann nicht aner-

kannt wird; Sie aber von außen plötzlich zu Expert:innen gemacht werden, 

obwohl sie vielleicht gerade gar nicht darüber sprechen möchten. Also die 

Deutungshoheit darüber, ob das, was sie sagen, wichtig ist, ob es eine Rele-

vanz hat, liegt gar nicht bei ihnen, sondern bei den Anderen. Bei denen, die 

nicht betroffen sind. Das plötzliche Interesse an ihrer Erfahrung ist dann re-

lativ wenig glaubhaft. Manche haben es als sensationsgeil oder sogar vo-

yeuristisch empfunden. 

Und gleichzeitig höre ich von Lehrer:innen immer wieder Sätze, wie: „Zum 

Glück gibt es an unserer Schule keinen Rassismus. Das Problem, das ist da 

draußen und das ist schrecklich, aber wir – hier - sind eine offene und tole-

rante Schule“. Also: Niemand spricht darüber; Keiner hört zu; Plötzlich wol-

len alle alles wissen; Aber eigentlich gibt es ja gar kein Problem. Ich denke, 

in diesem Spannungsfeld kann man sehr viel erkennen: Wo und wie Rassis-

mus in der Schule vorkommt oder eine Rolle spielt. Ich denke vor allen Din-

gen geht es um Alltagserfahrungen. Also das, was im Unterricht behandelt 

wird, und das, was nicht behandelt wird; Was in den Schulbüchern steht und 

was eben nicht in den Schulbüchern steht. Also welche Realitäten; Welche 

Lebensrealitäten repräsentiert werden und welche nicht. 

Erinnere dich doch mal daran, wie das in deinen Schulbüchern oder anderen 

Büchern wie Kinderbüchern war?  

 



 
9 

POLLY: 

Tatsächlich fallen mir da ein paar wirklich merkwürdige Dinge ein, wenn ich 

so an alte Schulbücher oder Kinderbücher denke. Aber ich habe nochmal 

eine Nachfrage: Wenn du sagst: „Rassismus ist eine Alltagserfahrung“, wie 

erklärst du das denn in deinen Seminaren? 

 

DEBORAH KRIEG: 

Ja einmal - Erkläre ich die verschiedenen Ebenen, auf denen rassistische Dis-

kriminierung vorkommt. Also: interpersonell - zwischen Personen - wie zum 

Beispiel beleidigende Äußerungen, ausschließendes Verhalten oder Gewalt-

tätigkeit. 

Dann - äh - auch institutionell, also in Institutionen. An der Schule das be-

rühmte Beispiel: Dass Jugendliche mit zugeschriebenem „Migrationshinter-

grund“ weniger häufig Empfehlungen für das Gymnasium bekommen. Oder 

die Erfahrung, dass Menschen mit bestimmten Namen, bestimmten Ausse-

hens auf dem Arbeits- oder Wohnungsmarkt deutlich schwieriger haben.  

Und dann die strukturelle Ebene: also Begünstigung von Ungleichbehand-

lung durch Gesetze zum Beispiel; oder durch fehlende Maßnahmen zu glei-

chen Teilhabemöglichkeiten von Menschen. Und da wären wir dann auch 

wieder bei deiner „Quote für Menschen mit Migrationshintergrund“.  

Aber wenn wir von Alltagserfahrungen sprechen, dann geht es meistens 

eher um eine diskursive Ebene. Dann geht es um Sprechweisen, Medien, 

Werbung, um Repräsentation. Also: Welche Bilder sehen wir zum Beispiel, 

wenn über Drogenkriminalität berichtet wird? Welche ungeschriebenen, 

nicht-hinterfragten gesellschaftlichen Annahmen haben dazu geführt, dass 

die Mordserie des selbsternannten NSU unter dem Schlagwort „Döner 

Morde“ kommuniziert wurde? Oder dass die Täter im Umfeld der betroffe-

nen Familien gesucht wurden, obwohl eine rechtsmotivierte Tat für viele 

ganzschön nah lag? 



 
10 

POLLY: 

Du sprachst von 3 Ebenen: interpersonell, institutionell und strukturell. Ich 

denke, dass man auf allen Ebenen im Alltag betroffen sein kann. Kannst du 

mal Beispiele für typische Alltagserfahrungen eher auf der interpersonellen 

Ebene geben?  

 

DEBORAH KRIEG: 

Wenn es um die Alltagsdimension geht, wird unter anderem von den soge-

nannten Mikroaggressionen gesprochen. Also da kann man unterscheiden. 

In einmal Mikroangriffe – das sind so gewollte und auch nonverbale Angriffe 

oder auch ungewollte Übergriffe, die sich eher so unter der Schwelle einer 

offenen, rassistischen Äußerung oder Tat bewegen: zum Beispiel das in-die-

Haare fassen – jemand anderen einfach in die Haare zu fassen.  

Dann gibt es Mikrobeleidigungen. Das drückt sich vor allen Dingen über eine 

mangelnde Sensibilität gegenüber der Herkunft oder der Identität des Ge-

genübers aus. Das sind auch - oft subtile, oft unbewusste Formen der Her-

absetzung. Und ganz oft sogar gut gemeint. Berühmtes Beispiel: Wie dieser 

Satz: „Du sprichst aber gut Deutsch“ zu einer Person, die fehlerfrei spricht. 

Das heißt, die Person wird einfach aufgrund ihres gelesenen Aussehens zu-

geschrieben, dass Deutsch eine Fremdsprache für sie sein muss. Und es wird 

überhört – nicht wahrgenommen -, dass dem gar nicht so ist.  

Ja, und dann gibt es Mikroentwertungen. Und das bedeutet, dass Ausdrucks-

formen, Gedanken, Wahrnehmungen, Gefühle meines Gegenübers einfach 

ignoriert oder ausgeschlossen werden oder herabgesetzt werden. Und auch 

da steckt oft guter Wille dahinter. Mir fällt da dieser Satz ein; Wenn Leute 

sagen: „Ich mache keine Unterschiede; Ich sehe nur Menschen, keine Haut-

farben“, dann ist das gut gemeint, aber es ignoriert die Tatsache, dass mein 

Gegenüber eben aufgrund von in Anführungsstrichen „Hautfarbe“ diskrimi-

nierende Erfahrungen gemacht hat. 



 
11 

Und diese Mikroaggressionen werden häufig auch mit dem Bild von Moski-

tostichen beschrieben. Das heißt, jeder einzelne Stich ist möglicherweise 

überhaupt nicht problematisch. Manchmal spürt man ihn nicht mal, oder 

erst viel, viel später. Aber wenn du immer und immer wieder gestochen wirst 

und es einfach nicht mehr aufhört zu jucken, dann fängt es an unerträglich 

zu werden. Und dann beeinträchtigt es mein Wohlbefinden. Und dann hat 

es auch Einfluss auf mein Verhalten.  

Letztlich ist Rassismus als Alltagserfahrung eben eine andauernde - absicht-

liche oder unabsichtliche - Diskriminierung. Das heißt, es sind subtile und 

grobe Verletzungen, die auf allen Ebenen stattfinden.  

 

POLLY: 

Okay. Eigentlich ist das jetzt keine Neuigkeit, dass Rassismus immer vorhan-

den ist; subtil, offen, auf unterschiedlichen Ebenen; Dass es komplex ist. 

Aber umso mehr frage ich mich, was ist denn dann ein guter Umgang mit 

dem Thema?  

 

DEBORAH KRIEG: 

Naja. Vielleicht ist es an der Stelle ganz gut, erstmal zu schauen, was denn 

der übliche Umgang, oder was ein ungünstiger Umgang damit ist. Denn lei-

der gehen wir häufig nicht wirklich konstruktiv mit Rassismus um. Und ich 

finde immer, da hilft so ein Satz von Martin Luther King weiter, der einmal 

gesagt hat: „Am Ende werden es nicht die Worte unserer Feinde sein, an die 

wir uns erinnern, sondern das Schweigen unserer Freunde“. Und ich finde, 

das beschreibt sehr gut das, was man sekundäre Viktimisierung nennt.  

Sekundäre Viktimisierung meint die Gewalt nach der Gewalt - Also die Fehl-

reaktionen von Freunden, Familien, Bekannten, Institutionen - Und das so-

wohl nach einer heftigen, physischen Gewalt, als aber eben auch nach ge-

waltvollen Alltagserfahrungen.  



 
12 

Und diese Fehlreaktionen sind: „nicht sehen“, „nicht handeln“, wie zum Bei-

spiel das Nichtthematisieren des Attentats von Hanau am nächsten Morgen 

in der Schule; oder das Nichtreagieren auf rassistische Schimpfwörter auf 

dem Schulhof; oder aber auch dieses Relativieren, Rechtfertigen, „Das war 

so nicht gemeint.“, „Das hast du falsch verstanden“.   

Das ist so ein Impuls, den wir, glaube ich, alle kennen: Wenn jemand kommt 

und sagt: „deine Kollegin hat da gerade was richtig Rassistisches gesagt“ 

und wir kennen die Person. Und wir wissen, dass sie das niemals böse ge-

meint haben kann. Dann sind wir halt super schnell dabei, sie zu verteidigen. 

Möglicherweise, weil wir vermitteln möchten - Erklären möchten -, dass sie 

das nicht so gemeint hat, dass das irgendwie falsch verstanden worden sein 

muss, oder falsch ausgedrückt oder so. Der Witz ist, für uns ist das ein ein-

maliges, super besonderes Ereignis. Aber für die Schüler:innen, die das be-

richten, ist das vermutlich eine sich immer wieder wiederholende Erfahrung.  

Weil fast immer, wenn berichtet wird, dass etwas Rassistisches oder Diskri-

minierendes gesagt wurde, lautet die Antwort: „Das war so nicht gemeint“; 

oder aber - letztlich abwertend - „Du bist einfach zu empfindlich“; oder es 

wird sogar negiert: „Das kann nicht sein. Das hast du dir eingebildet“; und 

manchmal sogar sowas wie „Klar, dass du jetzt die Rassismus-Karte spielst“. 

Und das ist dann mit sekundärer Viktimisierung gemeint. Und das ist letzt-

lich noch gravierender als die ursprüngliche Viktimisierung. Denn hier ist es 

nicht der Täter, sondern es ist das soziales Umfeld, auf das wir uns auf ein-

mal nicht mehr verlassen können; Das nicht mehr für uns da ist; nicht soli-

darisch mit uns ist; uns seine Unterstützung verweigert und uns letztlich ver-

mittelt, dass die verletzende Erfahrung, die wir gemacht haben, was Norma-

les ist, womit man klarkommen muss, etwas, was nicht schlimm ist oder so-

gar die eigene Schuld. 



 
13 

Das heißt, im Umkehrschluss empfiehlt es sich, genau das Gegenteil zu ma-

chen. Also nicht durch Nichthinsehen, durch Nichtreagieren, die Erfahrun-

gen, die Menschen machen, zu dethematisieren oder das Erfahrene zu rela-

tivieren oder aber die Betroffenen zu pathologisieren – weil sie ein bisschen 

empfindlich sind –, sondern Zuzuhören, ernst zu nehmen und zu Themati-

sieren. Und natürlich auch immer wieder, das eigene Handeln zu reflektie-

ren. Also egal, ob ich jetzt die Person bin, der erzählt wird, dass irgendetwas 

Rassistisches passiert ist oder, ob ich die Person bin, der gesagt wird „Hey, 

da hast du aber gerade was richtig Rassistisches gemacht oder gesagt“.  

Und das kann man üben. Und das muss man auch üben; Alle von uns. Ras-

sismus muss man tatsächlich aktiv verlernen.  

 

POLLY: 

Okay, aber wenn ich das jetzt zum Beispiel mit meinen Schüler:innen ma-

chen wollte? Gibt es ein einfaches Beispiel, anhand dessen man so eine Re-

flektion angehen kann? 

 

DEBORAH KRIEG: 

Ja. Also ich nutze da gerne das Beispiel mit der Frage „Woher kommst du?“ 

oder „Woher kommst du denn eigentlich?“. Das ist ja auch immer wieder 

heftig und leidenschaftlich umstritten. Ist die Frage legitim oder nicht? Ist 

sie übergriffig und abwertend? Oder ist es überempfindlich, wenn sich Leute 

darüber ärgern, oder deswegen verletzt sind?  

An dem Beispiel lässt sich eines ganz gut ablesen, was wir auch in öffentli-

chen Debatten immer wieder sehen und erleben können. Dass nämlich ganz 

häufig versucht wird, die Absicht der handelnden Person mit der Wirkung 

ihres Handelns gleichzusetzen, auf einen Level zu bringen und dadurch zu 

erklären. Also: Wenn es gut gemeint und ohne rassistische Absicht ist, dann 

kann es auch nicht rassistisch sein. Und wenn es nicht rassistisch ist? Dann 



 
14 

ist der Vorwurf ungerechtfertigt und verletzend - wenn nicht gar diffamie-

rend.  

Ich finde hier kann gut gemeinsam überlegt werden, was steckt denn ei-

gentlich möglicherweise hinter dieser Frage. Und in den meisten Fällen ist 

die Antwort „Neugier“, „freundliches Interesse an meinem Gegenüber“, 

„Anteilnahme“ oder „der Versuch eines Gesprächsanfangs“. Und wenn ich 

aber nach der Wirkung frage, dann kommt schon ganz häufig auch so etwas 

wie Ärger zum Ausdruck. So etwas wie: „Wieso kann ich nicht von hier sein?“, 

„Ich frag dich doch auch nicht, wo du denn eigentlich herkommst“, „Warum 

muss ich immer erklären, wie es kommt, dass ich hier bin. Warum werde ich 

immer fremd gemacht?“.  

An dem Beispiel kann sehr gut sichtbar gemacht werden, dass Absicht eben 

nicht gleich Wirkung ist. Also, dass ich eine gute Absicht haben und trotzdem 

eine verletzende Wirkung verursachen kann. Dass es hier eben keine Kausa-

lität und keine Gleichzeitigkeit gibt.  

Und eigentlich kennen wir das. Und wir haben auch längst einen guten Um-

gang mit solchen Fällen gefunden. Wenn ich zum Beispiel in der U-Bahn je-

manden anrempele und die Person sagt: „AUA“, dann sage ich relativ selten: 

„Das kann gar nicht wehgetan haben; Das war schließlich keine Absicht“. 

Und ich erkläre auch nicht stundenlang, dass es keine böse Absicht war und 

wie es dazu gekommen ist und was dahintersteckt. Sondern Ich sag‘ einfach: 

„Entschuldigung“ und versuche vielleicht, mich besser festzuhalten.  

Genauso wenig, wie die Person, die angerempelt wurde, grundsätzlich be-

hauptet: „Du bist ein notorischer Schläger, denn sonst hättest du mich nicht 

angerempelt“. Genauso wenig sagt die Person, die eine rassistische Verlet-

zung anmeldet, grundsätzlich, dass die ausübende Person eine Rassist:in ist.  

Also man kann, ohne Rassistin zu sein und ohne eine verletzende Absicht zu 

haben, rassistische Verletzungen ausüben. Und wenn man keine rassisti-

schen Verletzungen ausüben möchte? Dann kann man aus den irritierenden 



 
15 

Rückmeldungen vielleicht lernen, welche Handlungen potentiell verletzend 

sind.  

 

POLLY: 

Okay, also, was ich jetzt mitnehme!? Möglichst immer reagieren, nicht weg-

hören, zuhören und sich selbst auch immer wieder reflektieren.  

 

DEBORAH KRIEG: 

Ja. Und ohne gleich Angst zu haben, dass man ein schlechter Mensch ist. In 

Anerkennung der Tatsache, dass ich in einer rassistisch geprägten Welt lebe 

und es daher ganz logisch ist, dass ich gelernte, bewusste/unbewusste Ras-

sismen reproduziere, da mir in meiner Bildungsbiografie in dieser Gesell-

schaft wenig mitgegeben wurde, um das nicht zu tun. Und dass es deswe-

gen nicht einfach ist und nicht einfach werden wird, Rassismus zu verlernen. 

 

POLLY: 

Immer reagieren, das ist schon erstmal eine Menge Arbeit. Aber wie reagie-

ren? Was würdest du empfehlen, womit hast du gute Erfahrungen gemacht? 

 

DEBORAH KRIEG: 

Wenn ich merke, dass deutlich rassistische Positionen oder Konzepte im Klas-

senraum zur Sprache kommen, dann muss ich intervenieren, denn dann wer-

den Menschen und es wird der pädagogische Raum verletzt: 

Wenn solche Positionen da geäußert werden, wo ich verantwortlich bin, dann 

wirkt meine Reaktion ja auch auf alle, die da im Raum sind. Ganz egal, ob sie 

betroffen sind, oder ob sie nur beteiligt sind oder ob es diejenigen sind, die 

sie sich rassistisch geäußert haben. Sie lernen alle: Worauf wird reagiert, was 

ist in Ordnung, welches Handeln führt zu einer Irritation? Welches Handeln 



 
16 

wird gestoppt? Und welches Handeln wird erlaubt? Und deswegen ist es so 

wichtig, dass ich wirklich immer reagiere. 

Und gleichzeitig ist mir wichtig, dass es gerade im pädagogischen Raum we-

nig Sinn macht, in diesen Kategorien von „Täter“, „Opfer“, „Zuschauer“ zu 

denken. Weil jeder von uns war schon mal in einer der drei Positionen. Das 

sind keine fixen Identitäten, sondern situative Positionen. Und deswegen 

möchte ich immer vermeiden, Menschen in so einer Position festzuschreiben.  

Deshalb reagiere ich auf die Äußerung und nicht auf die Person, die sie geäu-

ßert hat. Klassiker: Es geht um die Tat, nicht um den Täter. Es geht um das 

Problem, nicht um die Person. Im Vordergrund steht es nicht, herauszufin-

den, welche Motivation hinter der Äußerung steckt; Ob die Person ein rassis-

tisches Weltbild hat.  

Die meisten von uns reagieren ja sofort täterfokussiert und haben so diese 

Vorstellung, die Idee, dass, wenn sie in dem Moment nur das Richtige sagen, 

dass die Person dann denken würde „Ja natürlich! Es fällt mir wie Schuppen 

von den Augen! Du hast mich überzeugt! Ab heute ist alles anders!“.  

Dabei ist es ja viel wichtiger, erstmal die Tat selbst zu stoppen und zu erklären, 

warum ich sie stoppe. Denn dann kann die Person, die sich geäußert hat, ja 

auch was über die Wirkung dessen lernen. Und die übrigen Beteiligten, die 

möglicherweise gar nicht wussten, wie sie es einschätzen sollen, oder die aber 

vielleicht das Gefühl hatten, dass das, was die da hören, nicht gefällt, sie aber 

nicht wussten, wie sie reagieren sollen, bekommen eine Erklärung an die 

Hand.  

Und die Personen, die betroffen sind; die adressiert wurden, merken, dass die 

Verletzung gestoppt wurde, dass ihre Position geschützt wird. 

Dabei fällt mir ein, ich würde auch immer davon auszugehen, dass Betroffene 

potenziell im Raum sind. Und selbst, wenn niemand betroffen ist in dem 

Raum, muss ich die betroffene Person an dieser Stelle schützen. Und dabei ist 



 
17 

wichtig, dass ich das tue, weil ich das Gefühl habe, dass hier das Gleichwertig-

keitsprinzip wird. Ich brauch dafür keine Betroffene als Beweismittel, die sich 

sichtbar machen und belegen müssen, dass tatsächlich eine Verletzung statt-

gefunden hat.  

Um eine Tat zu stoppen, kann es reichen, ein anderes Deutungsangebot zu 

machen. Zu erklären, warum man einen bestimmten Begriff, eine bestimmte 

Idee oder bestimmtes Konzept problematisch findet. Also nicht einfach sa-

gen: „Das ist rassistisch, das kommt nicht wieder vor“. Sondern erklären: Was 

ist daran rassistisch? Warum hat das eine rassistische Wirkung?  Oder eine 

Frage zu stellen, die einfache Erklärungsmuster irritiert.  

Mit Blick auf das Schülergespräch von dem du mir erzählt hast, würde ich z. B. 

sagen, dass man durchaus in Frage stellen kann, dass Migration ein demo-

kratie-gefährdendes Phänomen der Moderne ist; auch, wenn die aktuellen 

Debatten um Migration eine Herausforderung für unser demokratisches Mit-

einander sind. Genauso wie ich hinterfragen kann, warum eine Person nicht 

in einem Betrieb arbeiten möchte, in denen nur – in Anführungsstrichen – 

Ausländer in Leitungspositionen sind.  

Und zu guter Letzt: Muss ich ja nicht darauf warten, dass eine Intervention 

notwendig ist. Ich kann ja Themen auch entweder im Nachhinein oder aber 

in der Prävention vertiefend behandeln; Lernangebote machen, die dabei hel-

fen, Rassismus zu erkennen und sich dagegen zu positionieren. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
18 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
19 

 

 

 

 

 

 

 

 


